
397

         Journal Of the Iraqia University (75-2) January (2026) 

 

 

ISSN(Print): 1813-4521 OnIine ISSN:2663-7502 

Journal Of the Iraqia University 
available online at 

https://iasj.rdd.edu.iq/journals/journal/view/247  
 

 والدين في براجماتية ريتشارد رورتي والفلسفة  تحولات اللغة  
 مصطفى رزاق علاوي م.د

 كلية الإمام الكاظم للعلوم الإسلامية الجامعة / أقسام واسط
The Transformations of Language, Philosophy and Religion in the 

Pragmatism of Richard Rorty 
Eng. Dr. Mustafa Razzaq Allawi 

 Imam Al-Kazim College of Islamic Sciences University / Wasit 

Departments  

Email -  dr.mustafa.r88@gmail.com 
   ملخص باللغة العربية 

لكل عصر من العصور الفلسفية سمة تميزه عن باقي العصور الأخرى وتعطيه طابع مغاير لما سبقه من العصور، لكن القرن العشرون يختلف  
صر  عن غيره ، فإذا كانت سمة العصر السابع عشر هي كثرة المذاهب الفلسفية فأننا بذلك نصف القرن الثامن عشر بعصر التنوير، بينما شهد الع 

  بعد الحداثة ، ما   لتاسع عشر تنوع وازدهار العلوم الطبيعية والفلسفات الوضعية ، أما القرن العشرين فقد تميز بكونه عصر الما بعديات ، ماالقرن ا 
رد رورتي والأيديولوجيا يعد الفيلسوف الأمريكي البراغماتي المعاصر ريتشاوالثنائيات والثوابت  بعد الفلسفة ، عصر أفول العقل    ما،  بعد الاخلاق  

Rorty Richard (1931 –2007  هو احد أبرز فلاسفة الذين أنتقلوا من التحليل إلى البراغماتية ، تلك الفلسفة  التي ظهرت كردة فعل ضد ، )
او المنعطف  الفلسفات التقليدية التي تؤمن بالميتافيزيقا والتي ترفض رفضا قاطعاً قيام تصور كلي وشامر للواقع والحقيقة  حيث اهتم  بفلسفة اللغة

وجود أي والتأويل والمعنى ومشكلات العقل والإنسان ، وكان ناقداً للفلسفة التقليدية التي تؤمن بالمطلق وبنظرية المعرفة التقليدية ، منكراً  اللغوي  
 ، الأبستمولوجيا ، فلسفة الدين .  / ريتشارد رورتي ، المنعطف اللغوي   الكلمات المفتاحيةأسس مطلقة وثابتة لتصور الحقيقة وللمعتقدات الأخرى .

Summary in English 
     Each of the philosophical eras has a feature that distinguishes it from the rest of the other eras and gives it a 

different character from the previous eras, but the twentieth century is different from others, so if the 

characteristic of the seventeenth era is the multiplicity of philosophical doctrines, then we are half the eighteenth 

century as the age of enlightenment, while the nineteenth century witnessed the diversity and prosperity of natural 

sciences and positivist philosophies, while the twentieth century was characterized by being the age of 

metaphysics, postmodernism, post-ethics, After philosophy, the era of the decline of reason, dualities, constants 

and ideology.The contemporary American pragmatic philosopher Richard Rorty (1931–2007), is one of the most 

prominent philosophers who moved from analysis to pragmatism, that philosophy that emerged as a reaction 

against traditional philosophies that believe in metaphysics and that categorically reject the existence of a holistic 

and imperfect conception of reality and truth where he was interested in the philosophy of language or the 

linguistic turn, interpretation and meaning, and the problems of reason and man, and he was a critic of traditional 

philosophy that believes in the absolute and the theory of traditional knowledge, denying the existence of any 

absolute and fixed foundations To perceive the truth and other beliefs. Keywords / Richard Rorty, Linguistic 

Turn, Epistemology, Philosophy of Religion.               

 المقدمة :
خلاصه  عند نهاية القرن التاسع عشر حينها ولدت الفلسفة البراغماتية فأنها كانت مرهفة الإحساس تجاه البشر مراعيةٌ هُمومه باحثةٌ عن سبيل ل

للأطر  نقدها  خلال  من  السابقة  الفلسفات  مسار  تصحح  ان  فأرادت  الجماعي،  أو  الفردي  المستوى  على  سواء  واوجاعه  مشاكله  من  ونجاته 
ولوجية والميتافيزيقية والمرآوية ، معتمدة ومستعينة باللغة والتجربة وما هو واقعي كحل وعلاج لخلاص المجتمع مما لحقه من تبعات  الأبستم 

mailto:dr.mustafa.r88@gmail.com


398

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

رة تمثلت للفلسفات السابقة. فهي فلسفة على خلاف التأسيس والتنظير والمبادئ والجواهر، فمجالات الحياة التي حاولت البراغماتية ان تعالجها كثي 
فا المعاصرة   الغربية  الفلسفات  بين  ، ماجعلها تتصدر مكانة مرموقة من  او  بالسياسة والاجتماع والفن والتربية والأخلاق والدين وغيرها  للغة 

ها المنعطف اللغوي أصبحت لها مكانه مهمة في الفلسفات المعاصرة ، بل أن الفلسفة ماهي إلا لغة مفهومة وحوار فكري يصيغها ويعبر بها صاحب
( إلى اللغة على أنها    2007  –  1931عن رغبات وطموحات أساسية ، لذا ينظر الفيلسوف الأمريكي البراغماتي المعاصر) ريتشارد رورتي  

تأويل مكانة بليغة مجاوزة الأبعاد النسقية والمثالية والمرآوية والثنائية ، للوصول إلى الرمزية والآفاق العلمية المتجددة ، لهذا أولى رورتي للغة وال
اهي إلا أسلوب تنظيري في فلسفته البراغماتية كوسيلة معبرة عن الحقيقة والواقع وأكثر فهماً وأقرب منزلة للمجتمع . اما نظرية المعرفة فعنده م

ولو    – مثالي نسقي لا يمت للواقع بأي صلة بل هي مرايا مزيفة لأشياء حقيقية لا تعطيها طابعها وصورتها الفعلية لذا سنتعرض في بحثنا هذا  
من البراغماتية   إلى تبيان رؤى الفيلسوف ريتشارد رورتي حول مفهوم المنعطف اللغوي وكيف أستطاع من خلاله التحول   – بشيء من الإيجاز  

ار مروراً  صوب اللغة مستعيناً بها كأداة لفهم الواقع والأخرين ، وكذلك نتناول موقفه من الفلسفة الكلاسيكية القديمة وما قدمته من نظريات وأفك
الدين ومن معتنقيه باعتباره صورة خاصة وأسلوب وطقوس فرد فندها وقوضها ، منتهين بموقفه من  التي  أبعاده عن  بالأبستمولوجيا  ية يجب 

الأول  السياسة والحياة الاجتماعية ليتمتع الفرد بحرية وقدر من الديمقراطية . لقد قسمنا البحث إلى مقدمة وثلاث مباحث وخاتمة ، جاء المبحث
الإبستمولوجيا( والفلسفة  تحت أسم مكانة فلسفة اللغة عند رورتي )المنعطف اللغوي( أما المبحث الثاني حمل عنوان نقد رورتي لنظرية المعرفة ) 

 التقليدية ، بينما المبحث الثالث جاء ليبين المعتقد الديني ونقد معتنقيه .
 المبحث الأول / مكانة فلسفة اللغة عند ريتشارد رورتي )المنعطف اللغوي(

 المطلب الأول / حول مفهوم فلسفة اللغة المعاصرة      
هي الرؤية التي تؤكد على أن حل مجمل المشاكل الفلسفية أما عن طريق إصلاح   –لها    (1) حسب وصف ريتشارد رورتي    –يراد بالفلسفة اللغوية  

التي نستخدمها، لذلك نجد رورتي يقسم الكتاب )الانعطافة اللغوية( إلى    اللغة وأما عن طريق الفهم الواسع الذي يمكننا من الوصول حول اللغة
أن   قسمين الأول جمع فيه مقالات فلاسفة اللغة المثاليين الذين يرون أن حل المشكلات يكمن في إصلاح اللغة ، أما الاتجاه الثاني الذي يرى 

. اما مفهوم المنعطف او المنعرج اللغوي عند رورتي فيراد به هو   (55، ص  2022إصلاح المشكلة يكمن في الفهم الموسع للغة )صبرينة ،  
خلف  ذلك " المنعطف الذي اتخذه الفلاسفة في اللحظة التي هجروا فيها الخبرة بوصفها موضوعاً فلسفياً وتبنوا موضوع اللغة وبدؤوا في السير  

در الأولى لمفاهيم الفلسفة اللغوية او التحول اللغوي لم يكن من  ان البوا (39، ص    2025جديدي ،  خطى غوتلوب فريجه بدلًا من جون لوك " )
رأي رورتي ، بل سبقه في ذلك فلاسفة معاصرين من أمثال تشارلس ساندرس بيرس في نظريته عن العلامات ، وكذلك لا يخفى الدور الأهم  

صر من خلال إرجاعه الفكر إلى اللغة والعالم الخارجي إلى  للفيلسوف فتجنشتين الذي يعد هو نقطة الانعطافة اللغوية في الفكر الفلسفي المعا
ر بالحياة  وقائع ، وكذلك الفلاسفة اوستن و رايل هم قد أهتموا بموضوعات الفلسفة اللغوية ، فعند رورتي أن اللغة لها دور كبير من خلال ربط الفك

ة فإنها تقدم لنا معاني التوافق والانسجام والتلاؤم مع العالم الخارجي  أو الواقع من خلال اللغة ، فاللغة أذا تم استخدامها بصورة صحيحة وناجح
" )فتجنشتين   ، فيرى فتجنشتين ان وظيفة اللغة تجعلنا نفعل أشياء كثيرة من خلال قولنا لها " إننا في الواقع نفعل أشياء كثيرة بالجمل التي نقولها

،    1913تعني هي " أصوات يعبر بها كل قوم عن أغراضهم " ) أبن جني ،    ( . وهو نفسه المعنى لتعريف اللغة التي62، ص    1990،  
( ، أي عن حاجاتهم ورغباتهم الأساسية وهنالك توافق بين ما طرحه فتجنشتين حول مفهوم اللغة وبين رورتي من خلال أتفاق كلاهما 22ص

في ذلك " إن العالم هناك في الخارج، أما أوصافنا للعالم فليست    على انه لا يمكن لنا أبداً ان نتخلص من متاهة اللغة وشراكها، فيقول رورتي
( ، ويمكن أن نفهم من خلال النص أن أوصاف العالم ليست سوى 137، ص    2003كذلك؛ لأن العالم لا يتكلم، ولكننا نفعل ذلك " ) السعود ،  

تنسجم مع اللغة او تتطابق معها. وبمعنى أكثر دقة ووضوحًا  سلوكيات لغوية نقوم نحن بها. فكان هدف رورتي من ذلك هو معارضة كل فكرة لا  
يقيم علاقة مابين    إن العلاقة بين اللغة والواقع تعب ِّر في الحقيقة عن معتقداتنا وآمالنا ورغباتنا وخبراتنا في هذا الواقع لقد حاول ريتشارد رورتي أن

المعاصرة من التوجه صوب فلسفة اللغة لأنه لا فائدة من الفلسفة من دون فلسفة  اللغة وبين الدور الجديد للفلسفة، وهو ما أتسمت به الفلسفات  
  لغوية ، كون الأخيرة لها أهمية بالغة من حيث البحث عن مشكلات لغوية ونحوية يهتم بها علماء اللغة ، وكذلك الوصول إلى وضع نظريات في

سيسهم بصورة كبيرة في إدراك دور الفلسفة في التخاطب مع البشر او التعامل المعنى . ويرى رورتي أن التخلص من شراك الفلسفات التقليدية  
لحين  اللغوي معهم ، فكل تطور وتغير يحدث لابد أن يرافقه معرفة ومفردات جديدة . فعلى سبيل المثال أن الاكتشافات العلمية التي تحدث بين ا

ديمة وسابقة، بل لابد من مفردات حداثوية تناسب الزمان والمكان لها . لذا فأن  والآخر فإنها لا يتم التعريف بها وشرحها بمفردات ونظريات ق



399

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

ع أهمية اللغة التي تصاحب نمو المعارف تأتي من هنا؛ وذلك كونها تأتي بمفردات وتغير لغوي حديث وبالتالي فأن هذه التغيرات هي التي توس
( .أن فلسفة رورتي فلسفة  130، ص    2008من دائرة المعارف ، لذا تأتي أهمية اللغة كونها تقدم دور هام في ثقافات ما بعد الفلسفة )جديدي ،  

فهذه   منفتحة على الأصعدة الثقافية ، وهذا واضح من خلال كتاباته التي حملت طابع الانفتاح والثراء والاطلاع أثناء تناول التراث الفلسفي ،
الثابتة ، لذا دعا الفلسفة جعلت منه ينادي بالتحرر من الأوهام التي حجمت عقولنا بالحقائق  الثرية في مجالات  إلى    النظرة الواسعة العميقة 

ة وهذا  مناهضة مثل هكذا أفكار نسقية من خلال تبني المنعطف اللغوي . ففلسفة القرن العشرين فلسفة لغوية لأنها تبنت مفاهيم الانعطافة اللغوي
ا وإقامة علاقة  الامر انسحب على الفلسفة القارية بأجمعها ، لذا أستعان رورتي باللغة كثورة فلسفية ضد الأفكار التقليدية ومحاولة وضع حلول له

التي   بين الفلسفة واللغة نحو فلسفة لغوية . ففلسفة اللغة تتميز عن غيرها من المباحث الفلسفية الأخرى بأنها تبحث عن إيجاد حلول للمشكلات
اجماتية سلوكية (وبذلك يفهم من فلسفة رورتي اللغوية أنها فلسفة بر 5، ص1985تواجه الفلاسفة مستعينة بالأسلوب اللغوي ) ينظر: فهمي ،  

 متوافقة مع فلسفات ديوي وفيتجنشتين، حيث أصبحت اللغة عندهما جزءاً من الحياة يطورها الإنسان وفق أغراضه ونشاطه الحيوي كيفما يشاء. 
بحيث يتغير   وتكشف اللغة أيضاً عن تشكيلات لغوية لألعاب متنوعة تستخدم فيها العبارات والكلمات والجمل استخدامات تفرض عليها معانيها، 
الكلمات« أو هذا المعنى إذا ما اختلفت اللعبة التي ترد فيها، فــــ " هناك عدد لا يُحصى من الأنواع المختلفة لاستخدام ما نسميه »بالرموز« أو »

لغوية    -جديدة للغة، وألعابًا    »الجمل«. وهذه الكثرة المتنوعة ليست ثابتة بحيث نعرفها مرة واحدة وإلى الأبد، بل يمكننا القول بأن هناك أنماطًا
، ص  1990لغوية أخرى أصبحت مهملة وفي عداد النسيان " ) فتجنشتين ،    -جديدة تستحدث، بينما يكون قد توقف استخدام أنماط وألعاب  

نا فهي ليست أداة وسط ( . وهذا المعنى يوصلنا إلى مفهوم تحويل اللغة إلى جزء من السلوك أو الكينونة البشرية التي تعمل بتحقيق أغراض59
وتصرفات بيننا وبين العالم الخارجي ، كما انها ليست فضاء لتكوين الصور عن الواقع ، وبذلك تمثل اللغة جملًا ومنطوقات تشكل سلوكاً او فعلًا  

الحاصل في فلسفة  (أن الشيء  136، ص    2003وأيضا السعود ،     95، ص    2013باتجاه تهذيب حياتنا وجعلها ملائمة لنا ) المحمداوي ،  
إليه  رورتي اللغوية هو تقويض الأبستمولوجيا والانتقال من المعرفة إلى اللغة للوصول إلى المنعطف اللغوي ، وهذا المنعطف هو ما كان يصبوا 

" فالبنية اللغوية هي    رورتي لغرض التخلص من الامتياز الممنوح إلى الذات والوعي ، وهذا كان لفائدة الذوات وتداخلها وتفاعلها يقول رورتي ، 
عل " )نقلًا عن في الحال بنية للغيرية وتدعونا لاستبدال ببردايغم معرفة الأشياء ببردايغم آخر ، ذلك المتعلق باتفاق الذوات القادرة على القول والف

ي منطوقها ويمكن أن نقول أن البحث  ( وهذا تأكيد على دور الآخر الذي تتجه إليه اللغة كونها بنية اجتماعية ف3، ص    2021: ملحم و حمد ،  
عينه  عن الحقيقة في الفكر الفلسفي المعاصر والاهتمام بها هو الذي عمل على التحول من القضايا الابستومولوجيا إلى القضايا اللغوية ، وهو  

الذي غي ر انعطافة ومسار الفلسفة إلى اللغة  التحول الذي حدث من الأنطولوجيا إلى الابستومولوجيا . لذا فقد عرفت فلسفة رورتي بالاتجاه النقدي  
( . ويعني بذلك أن اللغة والفهم هما السبيل الوحيد والشيء الأمثل لحل جميع المشكلات 45، ص    1996أو الأنعطافة اللغوية ) ينظر: رورتي،  

( ، وهذه  64ص    1992العقل واللغة ) رورتي ،  الفلسفية . بل أنه يؤكد على أن أهم ما يميز الإنسان عن غيره من المخلوقات الأخرى هي ميزة  
  دلالة واضحة على اهتمامه البليغ باللغة وتفصيلاتها، وهذا الامر هو ما جعل رورتي ينعطف حول اللغة جاعلًا منها وسيلة للرد على العقل

الأصح الذي على الفلسفة الاخذ به لتنجو بنفسها ورفضاً للماهوية والتمثيلية والنسقية وبالتالي فأن الانعطاف اللغوي ماهو إلا الخيار الأنسب و 
مباحث من شراك التقليدية والتأسيسية والدوغمائية التجريبية أن ريتشارد رورتي يدرج ضمن الفلاسفة المعاصرين الذين أعطوا بالغ الأهمية إلى  

تكون اللغة تقمصاً او تعبيراً عن ماهية إنسانية عميقة ،  اللغة كموضوعات فلسفية ، ويرى منها )اللغة( كأولوية أساسية للفلسفة رافضاً بذلك ان  
( ، فالحقيقة لديه ليست من المعطيات الثابتة التي تصلح  134، ص    2008بل الأولى لها أن تكون حماية للذات وتشكيل لبنية الحوار)جديدي ،  

مع ووفقاً لقناعات الموجودين ، فقد تكون الحقيقة بالنسبة أن تكون لكل زمان ومكان ، بل هي تتغير وفقاً إلى معطيات الواقع والبيئة والمجت
،    2005لشخص ما هي مصداق وصحيحاً لكن ربما تكون بالنسبة إلي غير ذلك ، وهذا الأمر ينسحب على ثقافتي ومعتقداتي وغيرها )بغورة،  

ية من خلال معياري " الصح والخطأ " ، بل من  ( . وفي موضوعات اللغة يرى رورتي أنه لا يمكن أن نحكم على العبارات والجمل اللغو 12ص
هي إلا خلال معيار الفائدة المرجوة منها والخدمة للمجتمع واستخدامها في الحياة اليومية . وكذلك يرفض النظرة التي تقول بأن وظيفة اللغة ما

 ( . 84، ص 2008تصور او تمثيل أو تقديم موضوعي للواقع ، بل هي تعبيراً حياً عن حقائق الأمور )رورتي،
 المطلب الثاني / مفهوم المنعطف اللغوي عند ريتشارد رورتي 

حول  أن التحول اللغوي او الانعطافة اللغوية التي تحدث عنها ريتشارد رورتي  ماهي إلا تحول صوب اللغة وجعلها موضوعاً للفلسفة ، وهذا الت
 لم يكن على صيغ وأنماط واحدة ، بل أخذ أشكالًا كثيرة وهذا ما دفع رورتي إلى استعمال مصطلح الانعطاف اللغوي فهو أسم لإحدى المؤلفات



400

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

، وهو بالأصل عمل جماعي مشترك ، حيث ترك بصمة مهمة وأثر بالغ الأهمية في الاتجاه اللغوي    1967التي أشرف عليه ريتشارد رورتي سـنة  
دف  إن اله  الفلسفي المعاصر ، وب ين رورتي الهدف من تأليفه لهذا الكتاب مشبهاً بأنه حدث في عالم اللغة الحديثة وحسب ما وصفه رورتي ، فـــــ "

سفة  الذي يصبوا إليه هذا الكتاب يتصل بتقديم معطيات يمكن من التفكير في الثـورة الفلسـفية التـي حـدثت في السنوات الماضية، أي في الفل
(فمفهوم المنعطف اللغوي او التحول نحو المباني  101، ص   2009و البري ،  97، ص  1993و كامل ،  43اللغوية " ) سلكها، د.س ، ص

هو أحدى أهم الحركات التطورية في الفلسفة الغربية المعاصرة خلال القرن العشرين ، حيث عملت هذه الحركة على الاهتمام بالفلسفة اللغوية  
يقول  ذا ما جعله  واللغة ، فلقد بدأ ريتشارد رورتي من الفلسفة التحليلية ثم تحول نحو الفلسفة القارية الاوربية لأنه يثق بالتحليل اللغوي للفلسفة وه 

أو بدراسة  " أنني أفهم من خلال الفلسفة اللغوية المفهوم الذي بحسبه المشاكل الفلسفية هي مشاكل يمكن حلها أو تذليلها إما بإعادة تشكيل اللغة  
م ونظرياتهم (. وهذا ما دفع دعاة الفلسفة المعاصرة إلى توجيه بحوثه 97، ص    2010أفضل للغة التي نستخدمها اليوم " ) نقلًا عن : جديدي ،  

الفلسفية في القرن العشرين نحو اللغة بل أصبحت فلسفة لغوية، ذلك ما تدل عليه عبارة المنعطف اللغوي ، وهذا الامر لا يقتصر فقط على  
بما فيها التأويلية الفلسفة التحليلية أو الأنجلوسيكسونية كما هو شائع وإنما تطور ليشمل حتى الفلسفة الاوربية القارية بجميع تياراتها المختلفة  

( . لهذا يرى رورتي ان مفهوم المنعطف اللغوي والتحول صوب الفلسفة اللغوية قد ساهم في القضاء  16، ص2005والبنيوية وغيرها )بغورة،  
للغة كونها تعالج والتخلص من المشاكل الفلسفية ، وعلى الأخيرة الأخذ بالمنعطف اللغوي كسبيل للتقدم والتطورظهر الاهتمام بدراسة موضوعات ا

مباحث  وتهتم بالمباني اللغوية والمنطق والجملة والقضية والمعنى والدلالة ، لذا كان اهتمام الفلاسفة لغاية القرن التاسع عشر متوجهاً صوب  
اللغة ومباحثها ومضمونها بصورة أكثر وأك الفلسفي المعاصر أخذ تفكيرهم يتوجه نحو  الفكر  بر مما دفع علماء  المعرفة والأخلاق ، لكن في 

  اللسانيات بتكوين نظرية لغوية من منطلقات بنيوية من أمثال دي سوسير وكذلك من زاوية وضعية منطقية براجماتية تحليلية من أمثال مدرسة
باني  ( .  فالفلسفة الغربية المعاصرة قد اتجهت نحو الم47، ص  1996أكسفورد وأصحاب فيينا وتشارلس ساندرس بيرس )ينظر : رورتي،  

اسطة اللغة  اللغوية، لعمل فلسفة اللغة التي تبلورت من خلال المشاكل الفلسفية وتقديم حلول لها وتحولت التيارات الغربية المعاصرة من التفكير بو 
براغماتية الجديدة على اللغة  إلى التفكير في اللغة، وهذا ما دفع رورتي إلى التأكيد بان الفرق بين الفلسفة البراغماتية القديمة والجديدة هو اعتماد ال

لواقع  على عكس القديمة التي انطلقت من الخبرة ، لذا فأن المشاكل الفلسفية التي تحل من قبل الفلسفة اللغوية ماهي إلا فهم حقيقي للغة في ا
فاللغة عنده ليست موضوع منفصل   .لذا يؤكد رورتي بأن هذه الفلسفات المعاصرة هي فلسـفات لغويـة الأمر الذي جعله يتبنى المنعطف اللغوي،

لات الفلسفية عن الواقع بل هي إيحاءات ودلالات ترتبط بالواقع الاجتماعي، فــــ " إننـي أقصـد بالفلسـفة اللغويـة تلك النظرة التي ترى بأن المشك 
( . وهذا هو ما دفع  4، ص   2018: عمر، يمكن أن تحل سواء بإعادة صياغة اللغة أو من خلال فهم أعمق للغة التي نستعملها " ) نقلًا عن 

 ثورة  رورتي للإيمان بالفلسفة التحليلية والاعجاب بها ، كونها فلسفة تحاول حل المشكلات وإضافة إلى ذلك كون فلسفة اللغة المعاصرة ماهي إلا
( ، وهو الأمر 42، ص    2020عافية ،  الفلسفة التحليلية هي فلسفة المستقبل ) بو   – حسب رورتي    –وردت فعل على العقل وبالتالي ستكون  

تصنع الذي جعله يؤكد على الانعطافة اللغوية لذا ومن خلال ما تقدم حاول رورتي أن يربط مابين مفهومي اللغة والحقيقة فهو يرى " إن اللغات 
قة ليس لها معنى من دون ان تقترن ( ،  وهذا يعني أن الحقي15ص  2005ولا تعثر عليها والحقيقة خاصة للكيانات اللغوية والجمل" )بغورة،  

ة بين  باللغة ، فريتشارد رورتي يريد ان يميز مابين الحقيقة والخداع بين الواقع والزيف بين مفردات فلسفية قديمة وبين مفردات حداثوية جديد
ن لهُ يتلائم وينسجم مع أفكاره ونظرياته . الموضوعية وبين الذاتية، وهذا ما دفعه للبحث عن الانعطافة اللغوية كردة فعل وثورة جديدة وملاذ آم

بها لذا فقد قدم المنعطف اللغوي تبسيطاً للفلاسفة ولموضوعاتهم ، فرورتي يرى بان المشكلات الفلسفية ماهي إلا مشكلات لغوية ويمكن الغوص  
ذا فالفلاسفة بدلًا من ان  يستخدموا اللغة  بسهولة ويسر . فمصطلح الانعطاف اللغوي أصبح يطلق على الفترة المعاصرة من الفكر الغربي ، ل

( .  24، ص 2020للتعبير او التحدث عن المجالات الأخرى كالأخلاق والوجود ، انعطفوا على التركيز على اللغة بحد ذاتها)ينظر: بوعافية ، 
تجاه الفلسفي المعاصر الذي ينظر إلى الفلسفة  لقد حاول رورتي أن يوائم ما بين اللغة وبين المضامين الفلسفية المعاصرة، وبهذا فهو يجاري الا

شكلات المعاصرة بانها فلسفة لغة، وبالتالي فأننا لا نرى أي قيمة ومكانة لموضوعات الفلسفة سوى فلسفة اللغة فقط، كونها تهتم بالبحث عن الم
الفلسفة الكلاسيكية يساعدنا على فهم الدور الحقيقي   اللغوية والنحوية ومحاولة تقديم حلول لها للنحويين. لهذا يؤكد رورتي ان التخلص من سجن 

دوراً بارزاً في للفلسفة أثناء تعاملها مع المباني اللغوية والخطابية وبالتالي تصل بنا إلى الفهم الحقيقي للمعرفة بوساطة اللغة، فاللغة عنده تؤدي  
هو رد الفكر إلى اللغة وردَّ العالم الخارجي إلى وقائع وربط اللغة بالحياة وهذا  ثقافة مابعد الفلسفة، فالمنعطف الجديد في الفلسفة الغربية المعاصرة  

وصف الأشياء   يعني أن العلاقة مابين اللغة والواقع تعب ِّر في الحقيقة عن آمالنا وخبراتنا ورغباتنا ومعتقداتنا في هذا العالم . فاللغة ليست أداة 



401

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

نة الإنسان والتعبير عنها والحكم عنها بالحقيقة او الزيف اثناء الخطابات التي ينتجها الانسان سواء كانت علمية او فنية او فلسفية ، بل هي كينو 
ال " إن العـالم لا  ووعيه ، فاللغـة بالنسـبة للكـائن الإنسـاني أكثـر مـن أن توصـف فهـي وجـود ذات الكائن الإنساني الـذي وصـفه رورتي حينمـا قـ

(وبذلك يمكننا القول أن ما تتمز به فلسفة ريتشارد رورتي هو الأنعطافة اللغوية  8، ص    1984يـتكلم وإنمـا الإنسان هو الذي يتكلم " )رورتي،  
على التصورات التقليدية على  والتحول الذي قام به في الفلسفة الغربية المعاصرة بصورة عامة والفلسفة والبراغماتية بصورة خاصة من خلال ثورته  

إلى   المعرفة توصلنا  للطبيعة وأن  بأنها تطرح الأسئلة وتبحث عن الأجوبة الخالدة، فرورتي ينكر أن يكون العقل مرآة  الفلسفة وحسب وصفه 
  2013من النقد الثقافي )شهيرة ،    تمثيلات مرآة العقل ، لذا فهو يتساءل ماذا عساها أن تكون الفلسفة ؟ فيجيب قائلًا إنها محادثة تنويرية أو نوع

( . ولهذا الامر فان تقييم رورتي للمنعطف اللغوي من خلال انه ساهم بشكل فعال في تقدم الفلسفة بواسطة مساهمة المنعطف 1891، ص  
سقية والتأسيسية والتجريبية اللغوي بتقديم حلول للعديد من المشاكل الفلسفية، ومن ثم ساعد الفلاسفة على إغلاق الباب من أمام الفلسفات الن

 والحقائق المطلقة، ومن باب آخر أبدى رورتي أعجابه بالمنعطف اللغوي لأنه يتقاطع مع فكره الذي يدعوا إلى رفض المقولات المركزية التي
لاسفة من موضوع التجربة إلى  تتبناها الفلسفات التقليدية ، يقول رورتي بخصوص ذلك " المنعطف اللغوي كان مفيداً جدا ، فلقد وجه انتباه الف

  2020ذلك الذي يتعلق بالسلوك اللغوي ، حيث ساعد هذا التغير على كسر غطرسة التجريبية وبمعنى أوسع التمثيلية " ) نقلًا عن : بوعافية ، 
رؤية لما بعد الحداثة ؛    (وبذلك يصبح مفهوم المنعطف اللغوي عند رورتي هو النموذج المثالي لتقدم الفلسفة وتطورها وهو كذلك32-   31، ص

تي  لأنه يقوم على رفض ما يعرف بالتأسيسية والماهوية والتمثيلية ، ولم يتوقف الحد عند دور المنعطف اللغوي بحل المشكلات الكبرى عند رور 
ق يقال بأنه لم يأت ( ، والح44، ص   2020بل تعدى ذلك ليعده يلعب دور أساسي بــ " تحسين اوصاف الوضع الإنساني " )ينظر: بوعافية ، 

فيلسوف منذ ديكارت قدم قراءة نقدية كما فعل رورتي ولم يعمل شخص على خلاص الفلسفة المعاصرة الإنكليزية من التزمت والضيق كما فعل 
 رورتي كما انه حاول التوفيق بين الفلسفة الأوروبية الغربية من جهة والبراغماتية والتحليلية من جهة أخرى. 

 المبحث الثاني : نقد رورتي لنظرية المعرفة )الإبستمولوجيا( والفلسفة التقليدية . 

 المطلب الأول : الفلسفة وموقف ريتشارد رورتي منها    

المطابقة قبل تبيان النقد والمفارقة التي قدمها رورتي حول الفلسفة لابد لنا من توضيح نوعا الفلسفة عنده ، فالنوع الأول من الفلسفة عنده هو  
شاملة  الفلسفية لحقائق الأشياء أي بمعنى ان الفلسفة جعلت غايتها الوصول إلى الحقيقة وكشفها ، فالفيلسوف وحده هو القادر على النظرة ال

لسفة  وكشف لصور وحقائق العالم ككل ، وهذه الصورة هي التي تؤكد بأن العالم مليء بالماهيات التي يكتشفها العقل . اما النوع الثاني من الف 
كفيلة فهو ما أراده رورتي من ان محاولة ابتكار لغة هي المسؤولة عن الكشف الحقيقي لمظاهر الوجود الفلسفي ومفاهيمها ، وهذه اللغة هي  
من    بالتقدم نحو الأفضل في الواقع الاجتماعي مع التأكيد على التخلص من جميع المظاهر التي تقع خارج حدود اللغة وبنيتها ، وهذا ما أراده

ى ( . فالنوع الأول مبني عل67  –  66، ص    2024وضع بدائل عن تلك المفاهيم كالديمقراطية او الامل او الابداع الذاتي )ينظر: فائزي ،  
ة لمعرفة مفاهيم تصورية عن العالم الخارجي ومحاولة مطابقة تلك الصورة مع فهمنا الذاتي الداخلي ، للوصول إلى قدرة الإنسان بأن لدية الإمكاني

أي الابتعاد عن    ذاته وهذا هو ما يسمى بالتأمل والنظر، اما النوع الثاني فمبني على اللغة ومدركاتها و تحليلاتها للواقع كما هو حقيقي وواقعي ،
يعة( الاستعارة والتشبيهات والأوصاف ، فالفلسفة عنده صنع وخلق وليس تنظير وتمثلات ففي تعريفه لها )الفلسفة( بكتابه )الفلسفة ومرآة الطب

كير ، فهي تأسيسية بالنسبة يقول بانها " النظام المعرفي الذي يبحث عن مشكلات دائمية وأبدية ، أي المشكلات التي تبدأ حالما يبدأ الانسان بالتف 
( . فرورتي  51، ص    2009لباقي الثقافات ، لأن الثقافة هي مجمع مزاعم المعرفة والفلسفة هي التي تفصل في مثل هذه المزاعم " )رورتي ،  

يس لها ماهية ، على النحو  ل  –مثلها مثل الأدب أو السياسة    –يرى بأن الفلسفة مثلها مثل الأدب والسياسة بلا ماهية ومعنى فيقول " الفلسفة  
الذي نشأ كل منهما بمعرفة رجال مرموقين دون ان يكون هناك معيار مشترك يمكن استخدامه في المقارنة بين رجال من أمثال " رويس"  و "  

. فرورتي يحاول   ( 449،    1980ديوي " و " هيدكر " و " تارسكي " و " كارناب " و " دريدا " لنسأل من منهم الفيلسوف الحق " )رورتي ،  
ذلك على    جاهداً التخلص من الفلسفة التي تعتمد على التمثيل )نظرية المعرفة( ، داعياً إلى تفكيك هذه الفلسفات المنهجية ، مع تقديم بديلًا من 

نتها وجدواها وفائدتها (أن التساؤل عن هوية الفلسفة مكا170، ص    2019ان الفلسفة يجب أن تهدف إلى استمرار محادثة النوع البشري )طالب ،  
لم يكن مطروح منذ نشوء الفلسفة ، بل ظهر كذلك من خلال فلسفات الحداثة وما بعد الحداثة ، وهذا يدل على أن وجود الفلسفة أصبح موضع 

تبرير جدواها وبالتالي تشكيك وتساؤل وريبة ، ويأتي هذا الموقف من النقاد لها بداعية انها لم تستطع الدفاع عن نفسها ولم تمتلك القدرة على  
وداعاً فقد وصلنا    – الفلسفة    – فأنها تركت جميع قضاياها ومشكلاتها بيد العلوم الأخرى ولم يبقى لها ما يبرر فائدتها . لذا آن الأوان أن نقول لها  



402

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

( . وهذا ما يراه اغلب المعاصرين " لم نجد منذ وليم جيمس وجون ديوي مثل هذا النقد المدمر 2، ص    2009إلى نهاية المطاف )ينظر: السيد ،  
( ، والمقصود به نقد رورتي للفلسفة ، فلقد ركز رورتي بنقده وهجومه على الفلسفة  119، ص    2003للفلسفة المهنية أو الحرفية " )السعود ،  

لذي  لتحليلية المعاصرة وخاصة على جذورها وأصولها التاريخية التي استمدت منها الأفكار الأساسية وعلى وجه التحديد في القرن السابع عشر اا
غيرات متكان تركيزه على نظرية المعرفة )الإبستمولوجيا(فمن وجهة نظر رورتي فأن الفلسفة التقليدية قد صنعت الحقيقة وجعلتها ثابتة لا تتغير ل

لإنسان ولا  ظروف الزمان والمكان واللغة والموقف وغيرها، وبالتالي تعتبر الفلسفة التقليدية قد تسببت بعدم وجود حقيقة ثابتة بل مُصنعة من قبل ا
ادية، فهم بالأساس غارقون  شأن بالذات الالهية بها . فهو يرى بأن الفلاسفة الذين يجعلون من اللغة المثالية أساساً لثقافتهم ويبتعدون عن اللغة الع

ذا فأن  بالقلق والوهم والخداعات والضلالات ، فالخلاص من خلال استخدامهم للغة عادية التي بدورها تخلصهم من المشاكل الفلسفية التقليدية ، ل
غارقة في الخداع وبالتالي قد اوغلت  من وجهة نظر رورتي أن الفلسفة التقليدية التي تحاول أن تصل بأصحابها إلى اليقين او الحقيقة فهي واهمة و 

 في الوهم لأصحابها ، فيدعوا إلى التخلي عن الفلسفة التقليدية وضرورة البحث عن العلاج للخلاص من الأبستمولوجيا ، فيقول رورتي " لقد 
القول أنها تفيد " اللامعنى" ، ثم أتبعوها " أعطى كارناب وأخرون من الفلاسفة الوضعيين التابعين لحلقة فيينا لكلمة " ميتافيزيقا " وظيفة محتقرة ب

سفة من  بالأبستمولوجيا " ووجد فتغنشتين وأتباعه الموجودون بصورة رئيسية في أكسفورد وظيفة فلسفية باقية في العلاج النفسي وهي : شفاء الفلا
موضوعات الفلسفة يجب ان تكون محصورة (فمن خلال ذلك يرى رورتي بأن  308، ص    2009الوهم بوجود مسائل أبستمولوجيا " )رورتي ،  

في نطاق ضيق وخاصة بالفلاسفة وحدهم دون غيرهم ، فحاول تقويض ثقة الفلاسفة بموضوعاتهم باعتبارها تخصصاً مستقلًا له موضوعاته له  
(  179، ص    2020: بوعافية ،  قضاياه ومنهجه الخاص ، على عكس التاريخ والجيلوجيا والبيولوجيا لذا فرورتي يشك حتى بها )الفلسفة( )ينظر

( . وهذا الامر لايمكن 53، ص    2009، بل أصبحت عنده موضع استهجان ولا مبالاة ممن أراد أيديولوجيا او صورة عن الذات )رورتي ،  
الابتعاد الكلي عن  القول بأن رورتي يرفض الفلسفة ولا يؤمن بها ولكن هو فقط يرفض نسيج محدد فلسفي تاريخياً ، وهذا الأمر عنده يختلف عن  

( . وكذلك يضيف في موضع آخر رأي مشابه إلى ذلك فيقول " لكن على الرغم من أن الفلسفة ليس 88، ص    2008الفلسفة )ينظر: رورتي ،  
يها ، فأن الفلسفة  لها ماهية إلا أن لها تاريخاً ، وعلى الرغم من أننا لا نستطيع أن ندرك نقطة البداية في مسار الحركة الفلسفية ، أو العودة إل

فأننا مع ذلك نستطيع أحيانا ، أن   –مع صعوبة تقدير المدى الذي بلغته من النجاح شأنها في ذلك شأن الحركات الأدبية والسياسية  –الحقيقية 
فيزيقية والأخلاقية  ( . فما رفضه رورتي من الفلسفة هو النظريات الميتا449، ص 1980نشير إلى أسس قوية لنتائجها الاجتماعية " )رورتي ،  

والاشتغال   القديمة والابستمولوجية من انها بلا فائدة ولا معنى وغير متسقة . فعنده الفلسفة ليست عرضة للموت مادامت بحوزتها إمكانية الاستمرار
والعمل بها ان مشكلات الفلسفة  بها بصورة معرفية في الجامعات التي تطلب الحضور الفلسفي فيها ، فأن لها بالتالي مبررات ودواعي لديمومتها 

تتقدم خطوة   ، فهي مؤقتة وليست مستمرة    –حسب رورتي    –العرضية جعلت منها لا  الراهن  المشكلات تولدت من خلال عصرها   –وهذه 
لعلماء لتصحيحها او مقارنة بالعلم والمعارف التي تتمثل بالتطور والتقدم والاستمرارية من السهولة معرفة الأخطاء التي وقع بها ا  –المشكلات  

ث الحاضر  لتلافيها وتتبع تاريخها ، وهذا الامر على خلاف الفلسفة التي لا يمكن التنبؤ بمشكلاتها ، وذلك بحكم ان التنبؤ بالمستقبل رهين بحواد 
( ،  45، ص    2009،    ، لذا يقول رورتي " الفلسفة لم تحرز أي تقدم ، فإذا خدش شخص ما مكان الحكة هل يعتبر ذلك تقدماً ؟ " ) رورتي

لينا وصفاً منه بأن الأثر باقي او لم يحصل شيء من ذلك الخدش بالنسبة إلى مكان الحكة ! . وهكذا يدين رورتي الأفكار الفلسفية التي جاءت إ
ت فيها الفلسفة التحليلية. وأن  من القرن السابع والثامن عشر ولعل رورتي كان يريد بنقده هذا أن يُعيد بناء الفلسفة الحديثة، وهي الفترة التي ظهر 

ة الأخيرة النقد الذي وجهه رورتي للفلسفة ينطلق من فكرة مفادها أن النموذج الفلسفي الذي ساد في تلك الفترة التاريخية لم يَعُد صالح في الآون
الفلسفي في مطلع عصر الحداثة قد جاء    حتى يقوم بمعالجة المشكلات الفلسفية الجديدة.  ويمكن أن تكون حجتُه )رورتي( في هذا هي أن الفكر

ليس السالفة ، مما جعل هذا الأخير ينهار في فترة زمنية  الفترة  الذي كان سائدًا في تلك  الفلسفي  للنموذج  ت  بنموذج يختلف تمام الاختلاف 
صحوبًا بنموذج مختلف عن اللاحق.ويرى بالقصيرة، ولكنها أيضًا ليست ممتدة. ويُفهم من هذا أن التطور أو التغير التاريخي عادةً ما يأتي م

أنها رورتي بان الفلسفة قد فشلت أحياناً في تحسين الوضع الإنساني، فجميع المشاريع الفلسفية وان كانت صعبة ومعقدة وعلمية وذات ذكاء ألا  
ذات قيمة علمية ، ويعود السبب في ذلك   من الممكن ان تضيع الطاقة العلمية والفكرية على أشياء ليست من الحقائق العلمية او بالأحرى ليست

إيجابية على  إلى أن المشاكل التي تعالجها المشاريع الفلسفية غير مجدية نفعاً للمجتمع او لا يمكن حلها ، وبالتالي لا يكون لتلك للحلول تأثيرات  
ة بأن تكون معالجاتهم للمشكلات من صلب ( . فمن خلال ذلك يوصي رورتي الفلاسف 184، ص    2020الحياة الاجتماعية )ينظر: بوعافية ، 

فعند    المجتمع ومن حقائق واقعية ذات فائدة للمجتمع تعتمد على اليقين والنظرة المستقبلية الاستباقية وليس على الاحتمالية والشكوك والظن .



403

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

ل الخير  رورتي أن المفهوم التقليدي للفلسفة لا يقدم لنا مساعدة للوصول إلى أشياء حقيقية ثابتة عن ماهية الحقائق ، وكذلك لا يساعدنا على فع
لاطونية  من خلال بحثنا عن ماهية الخير؛ لذلك حاول رورتي من خلال الفلسفة البراجماتية أن يتجاوز التفرقة التي جاءت إلينا من الفلسفة الأف

قية في نظر  ما بين اليقين والظن والتي تمثلت بالفلسفة المثالية والواقعية ، لهذا ترفض البراجماتية فكرة ان الحقيقية هي تطابق للواقع ، فالحقي
معينة في الأشياء رورتي تساعدنا على التوافق والملائمة مع الواقع ، يقول رورتي في ذلك " الأفكار هي أساسًا خطط ومناهج لإحداث تغييرات  

  الموجودة من قبلُ. وهذه النظرة تعارض المذهب العقلي وما يقول به من نظرية النسخ ؛ فالأفكار من حيث هي كذلك تظل عديمة الفعل وعاجزة 
ضه للأفكار  ( ، ومن هنا تدور فكرة رورتي الأساسية حول رف98، ص  1959ما دامت تعني أنها تعكس حقيقة كاملة " )نقلًا عن: الأهواني ، 

كصورة طبق الأصل من حقيقة ثابتة كما تنعكس صورة شخص في المرآة عنه؛ فالحقيقة ليست ثابتة وليست نظامًا كاملًا، بل هي تغيُّر دائم  
سئلة كانطية ومستمروبهذا المعنى فأن دور الفلسفة التحليلية التي أرادها رورتي يمث ِّل تحولًا في مجال فلسفة اللغة بوصفها قد عملت على طرح أ 

وتتبنَّى  بدون أن تتكلم بلغة كانط لا عن التجربة ولا عن الوعي، بمعنى أن الفلسفة اللغوية التحليلية قد استطاعت أن تتجاوز الفلسفة الكانطية  
لوكية مخاطبة الجنس  توجهًا طبيعيًّا وسلوكيًّا في فلسفة اللغة المعاصرة . فمن خلال ذلك كانت رؤية رورتي للفلسفة أن تصبح فلسفة لغوية س

أكثر البشري ومفهومه عندهم ، ليسهل عليهم الدخول إلى الواقع والزمن ثم يكون العالم وفق سلوكنا اللغوي . فاستخدامنا الصحيح للغة يجعلنا  
 الماماً وفهماً للعالم وتزداد خبرتنا حوله ، وبالتالي نصل إلى نتيجة هو فهم انفسنا وفهم الآخرين .

 المطلب الثاني : نقد رورتي لنظرية المعرفة )الإبستمولوجيا(

نطلقاً من  بدأ رورتي في نقدَه لنظرية المعرفة من خلال دراسته لبنية العقل وعلاقته بالعالم الخارجي وظواهره المختلفة من صور وتمثلات وأفكار م
ة الحديثة ، فـــــ "  ان العقل هو مرآة للطبيعة وليس المعرفة كما تزعم الفلسفات السابقة ، وكذلك من خلال النماذج المختلفة لها التي أقرَّتها الفلسف 

عل هذا لأنها يمكن للفلسفة أن تكون تأسيسية بالنسبة لبقية الثقافة؛ لأن الثقافة هي حشد لمزاعم المعرفة، والفلسفة تحكم على هذه المزاعم. إنها تف
ل التي تجعل المعرفة ممكنة، فأن  تفهم أسس المعرفة، وتجد هذه الأسس في دراسة الإنسان ككائن عارف للعمليات العلمية، أو في فاعلية التمث

العقل  تعرف هو أن تتمثل على نحو دقيق ما هو خارج العقل، ومن ثمة فلكي تفهم إمكانية وطبيعة المعرفة معناه أن تفهم الوسيلة التي يكون بها  
امة التمثلات. وهناك نظرية تقسم الثقافة  قادرًا على تشكيل أو بناء مثل هذه التمثلات. إن ما تهتم به الفلسفة بشكل أساسي هو أن تكون نظرية ع

ا " )  إلى مجالات تتمثل الواقع بشكل جيد، وأخرى تتمثله بشكل أقل جودة، وثالثة لا تتمثله على الإطلاق على الرغم من تظاهرها بأنها تفعل هذ
ئل و الطرق الممكنة للتوافق والانسجام ( . ولهذا فأن هدف نظرية المعرفة عند رورتي هو الحصول على أفضل الوسا121، ص   2003السعود ،  

للمعرفة وظيفةً  مع انفسنا ومع العالم الخارجي والأشياء، لذا فأنه يتلزم بهذا الدور الفلسفي لنظرية المعرفة في فلسفته البراجماتية . وهذا يعني أن 
لعالم ما زال في طور التكوين، ولم يتشكل بعد بصورة نهائية،   عملية أكثر منها إبستمولوجية، وهي أنها أداة لتعديل و التغيير ومحاولة إلى الإبداع

 بل إنه عالم مفتوح، وفي عملية صيرورة مستمرة يرى رورتي إن استمرار الأبستمولوجيا في الاستحواذ على معطيات المعرفة في ضوء اعتبارها
ها الحثيثة إلى العودة للوصول عبر تحفيز الطروحات الماهوية مرجعاً وحيداً ، هو الذي سب ب سكون الفلسفة وأدى إلى عقمها بالنظر إلى دعوت

(  . وبهذا المعنى فان رورتي يصنف نفسه ضد كل النزعات النسقية والتمثيلية 150، ص    2010-  2009والتأسيسية والتمثيلية )خليفي ،  
كمصدر لها، وبالتالي فجميعها تنصهر وتذوب في مناهج  والتأسيسية والمرآوية والواقعية، فهذه جميعها تنطلق وتعتمد على أساس نظرية المعرفة

لا يمكن الابستمولوجيا التي ترغب بتقييد الإنسان وتحجيم دوره وتقيده وتحدده، وبالتالي فان الابستمولوجيا تعمل على صناعة اطر وأشكال نسقية  
الفلسفة أن تحقق غايتها وتظهر قيمتها فعليها أن تتحرر    ( . واذا أرادت419، ص    2009الانفلات منها لكي تصبح معيارية ) ينظر: رورتي ،  

، بل  من أطر النسقية والتمثيلية والتأسيسية لنظرية المعرفة الأبستمولوجية . فيرى بأنه " علينا أن يكون هناك موضوع يخلف الابستيمولوجيا  
ت ، وعلينا ان نحرر انفسنا من فكرة ان الفلسفة تستطيع أن  نحاول تحرير انفسنا من فكرة أن تكون الفلسفة دائرة حول اكتشاف اطار بحثي ثاب

(لقد عزم رورتي على إحداث ثورة ضد الفلسفات التقليدية التي جعلت من مبدأ  496، ص    2009تشرح ما تركه العلم بلا شرح ) رورتي ،  
ى فكرة محورية في التوجه والانعطاف نحو اللغة بقصد  الإبستيمولوجيا ) نظرية المعرفة( كنظرية قادرة على حل المشكلات الفلسفية ، لذا عمد إل

اثة  ازاحة الإبستيمولوجيا التي هيمنة على الفلسفة واصبح من دونها )نظرية المعرفة( يصعب تخيل ما كانت أن تكون عليه الفلسفة في عصر الحد 
للفلسفة باعتبارها نظام معرفي يتعامل مع ( ، حيث بين رورتي أن لدينا خلط وخطأ في فهمن427، ص    2009والعولمة )ينظر: رورتي،   ا 

ية، مشكلات مشكلات ثابته ، وهذا ما ذكره في كتابه )الفلسفة ومرآة الطبيعة( " يعتقد الفلاسفة عادةً أن نظامهم المعرفي يناقش مشكلات دائمة وأبد
أراد رورتي إعادة قراءة ت3، ص  2009تظهر بمجرد تأملها " )رورتي ،   المعنى  المتمثلة ( . وبهذا  التقليدية  الغربية ومشكلاتها  الفلسفة  اريخ 



404

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

ات الفلسفية  بالأبستمولوجيا نقداً وتفكيكاً، حيث نفى رورتي طبيعة المعرفة بوصفها تمثيلًا دقيقاً للعالم الخارجي ولظواهره ، مستبعدها من الدراس
رورتي نقد  (حاول  384، ص    2021وبالتالي فأن الصورة الكانتية للفلسفة النسقية لم تعد مقبولة في المشهد الفلسفي المابعد حداثوي ) خديم ،  

من ذلك  التصورات السابقة حول مفاهيم الواقع والحقيقة والصدق والخطأ في المعرفة العلمية ، إلى أن وصل نقده إلى الفلسفة بحد ذاتها ، فهدفه 
من نقده للفلسفة التقليدية  كان تفكيك الفلسفة وليس إلغاء التفكير الفلسفي الذي له علاقة بالممارسة او الاشتغال باللغة والذات ، فكانت غاية رورتي  

لتي  هو لغرض التخلص من الفلسفة الديكارتية ومن الهيمنة التي فرضتها على تاريخ الفلسفة ، وكذلك التخلص من الثنائية المعروفة أما / أو ا
هما ، وهما اما أن يؤمن بوجود تميزت بها تلك الفلسفة الديكارتية ، حيث قيدت الإنسان في تلك الفترة وجعلته محصوراً بين خيارين لا ثالث ل

ل مختلفة  أسس مطلقة ثابتة ، أو أن ينصدم بالفوضى العقلية ، فيرى بأن " الفلسفة التقليدية هي اعتبار العقل كمرآة كبيرة تشتمل على اشكال تمثي
. لهذا كان هدفه )رورتي( من  (  165، ص    2019، بعضها دقيق وبعضها ليس دقيقاً ، يمكن درسها بمناهج غير تجريبية حسية " ) طالب ،  

سياق الاجتماعي النقد الفلسفي هو لتحريرها من تلك الثنائية المعرفية ، لذا يتوجب علينا أنــ " نتحول إلى الخارج بدلًا من الداخل، وأن نتجه إلى ال
ظهرت في العقود الحديثة للقرن العشرين،  للتبرير العقلي أكثر مما نتجه إلى تمثلات داخلية، وتشجع على اتخاذ هذا الموقف تطورات فلسفية  

( .  210، ص    2009ومن أهمها المحاولات التي ظهرت عند فيتجنشتين في بحوثه المنطقية، وعند كون في بنية الثورات العلمية " ) رورتي،  
القديمة الكلاسيكية تهديماً وتحطيماً  فمن هنا فأن مشروع رورتي الفلسفي والفكري هو بالدرجة الأولى والأساس محاولة تهديم وتقويض الفلسفات  

للتراث الغربي الفلسفي للوعي المعرفي منذ ديكارت وحتى القرن العشرين ، من خلال التأكيد على عدم جدوى الحوارات والنقاشات حول حدود  
من خلال ما أدعته وما خدعت به الأجيال   المعرفة وفكرة الأسس لقد ترأست الفلسفة التقليدية ونظريات المعرفة مكانة كبيرة لفترة من الزمن وذلك

ثابتة المطلقة .  من قدرتها للوصول إلى الحقيقة الثابتة ، وهذا ما جعل رورتي ناقداً لها رافضا إليها كاشفاً عن ألاعيبها وزيفها بادعائها الحقيقة ال
ق وتيهانه لمدة من الزمن أملًا بالوصول إلى الثبات إلى ضلال الطري  –حسب قناعات رورتي    –فالفلسفة التي تدعي امتلاك الحقيقة اوصلتنا  

(. لذا فمن وجهة نظر رورتي بأن الفلسفات السابقة كالافلاطونية والميتافيزيقية والديكارتية والكانطية  508  -  507، ص  2009)ينظر: رورتي ،
و ان تزيل هذا الوهم وتقدم الحقيقة كما هي بوصف وقعت في وهم تقديم وصف حقيقي للعالم الخارجي نفسه ، وان دور الفلسفة البراغماتية ه

إنما دقيق من تجارب الآخرين . فلم يكتفِّ رورتي بنقد التصورات السابقة حول الحقيقة والواقع ومفاهيم الصدق والخطأ في المعرفة العلمية ، و 
المعطى ويشك بالفكرة التجريبية القائلة ان معرفتنا   ( . لذلك فهو ينتقد أسطورة169،    2015طال نقده أيضاً للفلسفة في حد ذاتها ) الزين ،  

لا يعد امتلاك  بالعالم تعتمد على خبراتٍ مباشرةٍ واحساساتٍ سابقةٍ على التصور، وتكون معطاة فقط أثناء اتصالنا بالأشياء في العالم ، وتبعاً لذلك  
واعية ، وإنما يأتي التمكن من استعمال اللغة ليكون شرطاً أساسياً للخبرة الواعية  الانطباعات الحسية في حد ذاتها مثالًا للمعرفة ، ولا مثالًا للخبرة ال 

(فالعلاج الوحيد _ حسب رورتي _ هو من خلال تبني المنعطف اللغوي كثورة وخلاص لكل الأوهام الميتافيزيقية 118، ص    2007) إسماعيل ،  
ى الفلسفة التقليدية لسنوات، لذا علينا أن نترك الفلسفة التقليدية وراءنا لكي ننظر إلى  والمبادئ المركزية والثنائية والخداع والزيف الذي هيمن عل 

حقيقة  الامام لتحقيق التقدم الفكري ، فهو يقول" سوف نتحرر من إشكالية الذات / الموضوع التي هيمنت على الفلسفة منذ ديكارت ومن إشكالية ال
( . وهو  62، ص    2009يل بعد الآن إلى ممارسة الأبستمولوجيا أو الانطولوجيا " ) رورتي ،  الواقع التي ضلت معنا منذ الاغريق. لن نم  /

أو للافلاطونيين  معادون  انفسنا  نسمي  البراغماتيين  نحن   "  ، والميتافيزيقة  العقلية  والأفلاطونية  المثالية  الفلسفات  وينتقد  يرفض  معادون    بذلك 
ثل ، معارضونا لا يسمون انفسهم أبداً أفلاطونيون او ميتافيزيقيون او تأسيسيون ، أنهم عادة يسمون للميتافيزيقيين أو معادون للتأسيسيين بالم 

(لذا ومن خلال ما تقدم يريد رورتي للفلسفة ومن الفلاسفة  323، ص    2017انفسهم المدافعين عن الحس المشترك او عن العقل " )خطاب ،  
عاون والمساهمة الفعالة في تبني متطلبات حداثوية مبنية على النقد الثقافي تخدم افراد المجتمع المعاصرين كذلك أن يعملوا على تعزيز روح الت

ضل  من خلال جعل الفلسفة بمثابة " حكاية ممكنة تروي أحداث تقدم مجتمع معين عبر الزمان وأبطالها مفكرون مهمتهم الأساسية بناء مستقبل أف
ذي لايقاس بمعايير خالدة غير بشرية تتجاوز الزمان والتاريخ وإنما ينظر إليه في حدود حاجات المجتمع ودافعهم الأول فكرة التقدم الاجتماعي ال 

(. ويؤكد رورتي على أن الفلسفة اللغوية التحليلية التي تبناها هي بديل ناجح عن المبادئ التي 35، ص  2019الحالية والمحدودة )إسماعيل ، 
ل ان اللغة التحليلية هي التي يعول عليها كحل للأبستمولوجيا من حيث ان اللغة التحليلية هي لغة شمولية جاءوا بها الفلاسفة بنظرياتهم ، ب

فشلُ كل ِّ  حاولت أن تفشل جميع النظريات والفروض الفلسفية ، فيرى أنــــــ " شمولية اللغة مسألة تتعلق باللغة التي تتحرك في فراغات تسبب فيها
بداية طبيعية للتفكير، أي نقط بداية سابقة على الطريقة التي تتكلم بها ثقافةٌ معينة ومستقلة عنها. ومن أمثال هذه  الفروض التي أخذت بنقط  



405

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

كانط، الفروض والاقتراحات المرفوضة: الأفكار الواضحة المتميزة عند ديكارت، المعطيات الحسية عند التجريبي ِّين، ومقولات الفهم الخالص عند  
 ( .  128، ص 2005وبناءات الوعي السابقة للغة وما أشبه ذلك " ) السعود ،  
 المبحث الثالث / المعتقد الديني ونقد معتنقيه 

 المطلب الأول / الفهم الرورتي للدين 

بتعبير ادق  يعبر مفهوم الدين في طبيعته عن تلك العلاقة الوطيدة التي تربط بين الزائل والباقي او بين المحدد واللانهائي او الزمني والأبدي، او
ة يجب ان تقوم هو نوع العلاقة الروحية التي تربط الإنسان بذلك المتعالي المو جد للكون والقوة المفارقة للوجود ومسبب الأسباب ، وهذه العلاق 

لذا كان  على مبدأ الاعتراف والإقرار بإمكانيات الرب في الحياة وتقرير المصير وغيرها من الأمور للصول إلى معنى الولاء والطاعة والانصياع .  
صراعات الدين والعلم    الدين محط اهتمام منذ تاريخ الفكر الفلسفي ، فأن هذه النظرة تغيرت مع مطلع الفلسفة الحديثة و المعاصرة ، فقد ظهرت

افات واضحة للغاية في تلك الحقبة من خلال مفهوم الدين وما يقدمه من معتقدات و تأويلات وتفسيرات ، و بين ما يقدمه العلم من نظريات واكتش
خر للنقد وإعادة النظر  وطروحات . ولأن العصر الحديث هو عصر العلم والاكتشافات والنقد ، فلم يسلم الدين من تلك الحالة بل تعرض هو الأ

  فيه أن مفهوم الدين من وجهة نظر رورتي هو محط اختلاف وليس إجماع، نراه يعرفه " الدين في شكله النقي ، غير المخُفف بالفلسفة ،علاقة
هذه العلاقات .    البشر بشخص غير بشري . قد تكون هذه العلاقة علاقة طاعة تعبدية او مشاركة حماسية منتشية، او ثقة هادئة او مزيج من

(  117_  118، ص 2020ولكن فقط عندما يختلط الدين بالفلسفة تتوسط العقيدة هذه العلاقة الخلاصية غير المعرفية بالإنسان " ) بوعافية ، 
ال الروحي بين  . فهذه العلاقة الدينية حسب رورتي هي التي جسدت الارتباط ما بين الانسان والذات اللاإنسانية عن طريق الارتباط او الاتص

بأن مفهوم  الذات المنتهية )الإنسان( والذات الدائمة المتعالية )الله( ، التي تعبر عن معنى الاحتياج والطاعة والطمأنينة . لذا فان رورتي يرى  
هدمه بواسطة حركة فلسفية  الدين بصورة عامة والذات الإلهية )الله تعالى( بصورة خاصة في تاريخ البشرية هو وزن وازن ولا يمكن لنا إلغاؤه او

، ص    2018تفكيكية تقويضية ، وحتى بإعلان نيتشه بفكرة موت الرب فيرى رورتي مخاتلة هذه الفكرة ومداراتها كل المداراة )ينظر: الشيخ ،  
نا هي معرفة الله تعالى،  (يرى رورتي بأن الفلسفة قد بدأت بترسيخ نفسها كمنافس قوي للدين، وذلك عندما أقترح سقراط بأن معرفتنا بأنفس112

( . فهنا نجده غير منسم مع الدين  56، ص  2020اننا لا نحتاج إلى مساعدة من ذات لاإنسانية )بوعافية ،    - حسب كلام رورتي    –وبالتالي  
ن ما أنتقدها وعدها زيف واوهام  والمسيحية وتعاليمها المجردة، وحاول أن يقرأ لفلسفة أفلاطون المثالية باحثاً عن المثالية والخير الأسمى لكنه سرعا

من الدين  خداعة . فعلى الرغم من اعتراف رورتي باجتماعية الدين وعدهُ وسيلةٌ وطقوس وأساليب إيمانية يعتنقها جماعة متدينة ، إلا أنه لا يريد 
إنسانية مب  الدين هو طبيعة  الحوارات والتفاهم  ان يكون منغلق ويشكل جماعات سرية وخطابات عنصرية شخصية ، بل ان حقيقة  نية على 

دمة والانسجام مع الآخرين ،    فالتصور الفلسفي لمفهوم الدين عند رورتي هو ان يقوم على مركزية الإنسان ، بمعنى ان يقوم الدين بتقديم خ
اتية ، لهذا فأن رورتي يؤيد الدين الذي حياتية للأفراد والابتعاد عن المعاني السرمدية الفوقية بل اعتماد الدين وركونه إلى مفاهيم اكثر واقعية حي

(  208، ص    2010-  2009يكون أقرب إلى تنظيم شؤون البشر حتى الأخير يقوم بواجب التضحية من أجله  " الدين " ) ينظر: خليفي ،  
مفهوم الرب عنده قد تخلى    .فالحال أن رورتي حاول ان يربط الدين بالحق ، وان الدين عنده تكفير عن الخطأ والذب . بل الأكثر من ذلك فان 

يقف   عن سلطانه وغيرته لأجل البشر، لكي يتحقق للفرد شعور تجاه الرب كمفهوم الصحبة والولاية بدلًا من مفاهيم العبودية والطاعة .ان رورتي
محادثة ، وهذا ما دفعه إلى خصخصة  بالضد من كل المعتقدات والتصورات الدينية اللاهوتية التي تتصل بالرؤية الدينية مبرراً موقفه هذا بفكرة ال

ب الدين أي تحويله إلى أمور وشؤون شخصية لا يفسح المجال أمامه للدخول في الفضاءات والحوارات السياسية والاجتماعية العامة ؛ وذلك بسب
بها . فالدين يقرر ما يجب أن لا يسمح بأساليب المحادثة والحوار ، كونه يغلق جميع الحوارات قبل البدء    –حسب فهم رورتي    –كون الدين  

يكون وماهو ضد مشيئة الله او معها . وهذا ماجعل رورتي يتجرد من معاني الديني واللاديني ، واحالة الديني إلى الخصوصية حتى يصبح 
يزيقية التي تعتمد على الحوار  الإنسان عند رورتي لا موضوعياً ولا أبستمولوجياً ولا كونياً ، ويعتمد على تنظيم حياته على أدوات مابعد الميتاف

(. فعنده يجب ان تصان حرية الفرد الشخصية ولا يجوز الاعتداء عليها ، ولا يمكن وضع  113، ص    2013والاتفاق ) ينظر: المحمداوي ،  
ن )فصل الدين عن  قيود او شروط لاعتناق دين معين بصورة قسرية ، وعلى الفرد أن يتمتع بالجانب السياسي او الاجتماعي بعيداً عن الدي

أن كان هنالك إله واحد أو آلهة كثيرة بقدر ما يهمه حرية الفرد الديمقراطية ، يقول في ذلك " أن أقول    –رورتي    –الدولة( ، وبالتالي لا يهمه  
فالدور الوحيد  (320، ص  2006بوجود عشرين إلهاً أو لا وجود  لإله على الأطلاق ، فلن يكون في ذلك أي ضرر لمن يجاورني " )جديدي ،  

هة  المتبقي للدين والذي يخدم البشرية حسب اعتقاد رورتي هو مساعدتهم في اكتشاف ذاتهم ومعرفة وضعهم وإيجاد السبل والحلول الممكنة لمواج



406

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

صعوبات الحياة ، وهذا بحد ذاته ما أراده رورتي من مضمون الدين وهو تحجيم لدوره وتقليل من شأنه بل وخصخصته .  فالدين عنده يجب ان 
امة  يبتعد عن السياسة بداعية أن لكل واحد منهم مجاله الخاص والأهم من ذلك ان الدين يعتبر مسألة شخصية ذاتية ، اما السياسة فهي أمور لع

ا  اس ولشؤونهم ، فعلى السياسة ان تبقى بعيده عن الدين ولا تقترب منه إلا في الضرورات ، وفي حالة جلب الدين إلى السياسية وتقريبه منهالن
  دفع   فأنه سيعمل على تحطيم المنظومة الديمقراطية ، وهذا ما لا يريده رورتي كونه يؤكد على حريه الفرد وعدم تقييده ، اما أذا لم نتمكن من

المسائل   الدين من  إلى فصل الدين عن السياسة للحفاظ على كليهما ، من منطلق أن  اللجوء  السياسية والمحادثة فعليه  الدين عن الحوارات 
(وبهذا المعنى فان رورتي لا يكتفي فلسفياً 215، ص    2010-   2009الشخصية الفردية للحفاظ على إنسانية الثقافة والحرية )ينظر: خليفي ،  

د ماهو رمزي او أخلاقي او مجازي حتى يمكن لنا ان نفهم معنى الإيمان الحقيقي . بل والأكثر من ذلك أنه ينظر للدين على انه محبة  أن يعي
ست الطمع بدلًا من ان يكون مخافة او قل أنه رغبة بدل الرهبة . وان العلاقة التي أرداها رورتي ما بين العبد والرب هي علاقة الود والمحبة ولي

و الخوف او المصلحة ، بل هي علاقة الاستقواء بالوجود والفكر وليست الاستضعاف وفقر واليأس فالبعد الإنساني للدين عند رورتي هو لا ا
نية يعني رفض الخصوصيات الدينية ، بل هو علاقة بين فلسفة الدين والتفكير الفلسفي ، ليصبح دور الفلسفة معمقاً ومشدداً على التجربة الدي

عن الوعي المنفتح ، فالمثقف الحقيقي هو الذي    –عند رورتي    –الة فردية لا تفرض معتقداتها على الآخرين ، حيث أن التدين لا ينفصل  وكح
( . وهذا يعني ان  206، ص    2010  -  2009ينظر إلى الدين على أنه ما نقوم به في عزلتنا اكثر مما نقوم فيه مع غيرنا )ينظر: خليفي ،  

مشكلة او خلاف في اعتبار الدين حق من حقوق الفرد الشخصية التي يمارسها مع قوى مفارقة للوجود ، مادام هذا الحق هو لأجل    رورتي لا يجد
 الانفتاح والحرية والتسامح ، منكراً الولوج الميتافيزيقي في الدين أثناء التعامل مع الآخرين .

 المطلب الثاني / معادات الإكليروسية ومعتنقي الدين

ع والموضوع أن معاداة الكنسية والمتدينين من وجهة نظر رورتي فهو ليس عداء أبستمولوجي قائم على العلم او الحقيقة ، ولاهي معاداة متعلقة بالواق
بحسب ما نذهب   ، بل هي معاداة متعلقة بالجانب الأيديولوجي بوصفها ان الكنيسة تشكل خطراً على صحة المجتمع وسلامتهُ الديمقراطية ، فـــــــ "

 إليه ، ما كان الدين يطرح مشكلة طالما بقي شأناً مخصوصاً ، طالما لم تحاول المؤسسات الكنسية ، أن تتنافس مع المقترحات السياسية في 
،    2018ميدان الاجتماع ، وطالما المؤمنون وغير المؤمنين يقررون تبني سلوك مشترك لعيش أنفسهم ولترك الأغيار يعيشون " ) الشيخ ،  

(ولقد حاول رورتي ان يفرق ما بين الفيلسوف الملحد والفيلسوف العلماني المعاصر، فالأول عنده يرى بأن الإيمان الديني غير عقلاني، 121ص
سات بينما الثاني يرى بأن الإيمان الديني هو خطير سياسياً . ويتمثل هذا الخطر من خلال تجاوز الدين للإيمان الخالص والعبور إلى المؤس
وتترك الكهنوتية من أجل الهيمنة السياسية على الجمهور، ولهذا أراد رورتي من " المؤمنين وغير المؤمنين على أتباع سياسة تتمثل في ان تعيش  

  ( . وهو ما دفع رورتي إلى التأكيد على الدين ان يكون محبة وسلام وليس تسلط فمن خلال151، ص    2016الآخرين يعيشون " )المسكيني ،  
ى دين  الحب الديني هو الذي يخلق الانتماء والولاء والانطواء، وبالتالي فان المسيحية عنده تحولت من فهم الدين على انه تسلط وقوة وقدرة إل

شيء ما   محبة ووئام وسلام . وان هذا الدين والقداسة ماهو إلا نتاج المصادفة ، فـــــ " كنا نشعر في سالف العصر والأوان بالحاجة إلى عبادة
بدل حب  يقع خارج العالم المرئي . ومنذ بواكير القرن السابع عشر أستبدلنا حب الحقيقة بحب الله ، وحاولنا في نهاية القرن الثامن عشر أن نست

، وحيث نرى   أنفسنا بحق الحقيقة العلمية ، نحن حاولنا أن نصل إلى نقطة حيث لا نعود نعبد فيها أي شيء ، حيث لا شيء يتمتع بقداسة زائفة
نتاجاً للزمان والمصادفة . وكيما نصل إلى النقطة سيتعين وفق عبارة فرويد أن نرى المصادفة    –اعني لغتنا ، وضميرنا ، ومجتمعنا    –كل شيء  

ة المؤمنين  ومن جهة أخرى قد فرق رورتي بين نقده لقوانين ومنظمات الكنيسة وبين جماع104، ص    2023هي الكفيلة بتقرير قدرنا " ) صالح ،  
ع من  ، فالأخيرة يخدمهم الكاهن ، اما الثانية فهي تزعم انها تقدم توجيهات ونصائح تخدم بها المؤمنين . وحقيقة الامر غير ذلك بل انها تصن

وعبودية الناس  تلك الظاهرة قوة وهيمنة تحت اسم مبادئ الدين على ضعفاء الناس لتتسلط عليهم وتتحكم بمقدراتهم وبالتالي لاستمرار سلطانهم  
التلفزيون( وجميع  لهم . فــــــ " أن معاداتنا لرجال الدين موجهة إلى الأساقفة الكاثوليك والسلطات العامة المارونية ، الواعظين التلفزيونيين )دعاة  

لنفوذ السياسي والاقتصادي ، نعتقد الذين يمتهنون الدين ، الذين يكرسون انفسهم لا للرعاية الكهنوتية البسيطة ، بل لإصدار العقيدة واكتساب ا
(يرى رورتي إن معتنقي الدين والكهنة والعباد يحاولون 140، ص  2020ان تخطي الدين مستوى الرعاية هو الذي يلحق الضرر) بوعافية ،  

ى المجتمع من خلال وجود  السيطرة والهيمنة على الناس الفقراء لاجل مصالحهم وغاياتهم الشخصية ، وفرض الجوانب السياسية والاقتصادية عل
ل  طبقة من المجتمع تمجد بهم وهذا ما أسماه معادات الإكليروسية . وكذلك حاول رورتي معادات الدين من خلال اعتقاده بأن الدين يصنع اشكا

ولرجالاته من استخدام    ومضامين من الآفاق التي تخدع الناس وتوهمهم من الوصول إلى حل مقنع لمشاكلهم ولبؤسهم ومن ثم تبقى الصدارة للدين 



407

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

عند    –ين  الخداع والزيف للهيمنة على عقول الناس السذج ليتمتعوا )رجالات الدين( بالسلطة والاهتمام والرعاية والاحترام . ولكن هذا لايمنع الد
تم الفصل بين  من خلق التجربة الدينية لأنواع من المحبة والامل والود والتآلف والتفاهم ولغة الحوار بين المجتمع . فمنذ وليم جيمس قد    –رورتي  

ورتي  السؤالين " هل لي الحق ان أكون متديناً ؟ " عن السؤال " هل ينبغي على كل واحد من الناس أن يؤمن بوجود الله ؟ " ، بينما كان جواب ر 
ة عند  (أن التجربة الدينية المعاصر 152، ص    2016هو " ان التدين ليس مخصصاً على نحو سعيد بواسطة مصطلح الإيمان " )المسكيني ،  

 ومسؤولًا رورتي لفرد ما بعد الحداثة هي رؤية تعتمد على مفهوم التأويل الديني ، وهذا الأخير مرتبط بالاستعداد الفردي ، أي أن الفرد ليس فاعلاً 
يمكن لنا تصور  أمام الرب فحسب بل أمام نفسه والآخرين كذلك . وهذا الأمر ينسحب حتى على الأمور السياسية والشرعية وغيرها ، فمثلًا لا  

فهم  أن إقامة الحروب وشرعنتها انطلاقاً من الكنيسة والدين وزجه بتهم بخصوص ذلك ، فبالتالي لا يمكن ان تقام علاقة بالربوبية مبنية على  
عيداً عن الاستقواء الدين بأنه خوف وشعوذة وسيطرة واستيلاء وتهجم على الآخرين ، بل علاقة مبنية على التفاهم والإحسان وإيمان يتمثل بود وب

وبعيداً عن تصور الرب بأنه جبار عتيد متسلط ومنتقم . فرورتي لا يريد أن يجعل من الدين والتجربة الدينية موضوع خصخصة لان الخصخصة  
يختتم كلامه (لقد حاول رورتي ان  119  –  118، ص    2018الدينية تلغي دوره وتحجمه ولا تجعل له مكانه ودور وأهمية للفرد )ينظر: الشيخ ،  

( من خلال قوله "  ويوضح رأيه حول الدين والكنسية والمقدس ومستقبلهم من خلال تبيان الفوارق في الاعتقاد الديني بينه وبين زميله فاتيمو)
ور للمقدس ترتد الفوارق بيني وبينه )فاتيمو( إلى مقدرته على أن يدرك المقدس وقد تجلى في حدث ماضٍ )ظهور المسيحية( ، بينما لدي تص

 إنما  خاص بوصفه أمراً لا يمكن أن يتم إلا في مستقبل مثالي . يعتقد فاتيمو بأن القرار الذي أتخذه الرب بالتحول إلى صديق بعد ان كان سيداً 
جسده  هو حدثٌ حاسم )في الماضي( ، تتعلق به جهودنا الحاضرة وتحيل إليه ؛ فتصوره للمقدس مرتبط بذاكرة هذا الحدث وبالشخص الذي  

في ألفية   –إنما هو مرتبط بالأمل في أنه في يوم من الأيام   –وذلك بقدر ما يمكن الحديث عن مقدس عندي  –)المسيح(. أما تصوري للمقدس 
 سوف يحيا أسلافي البعيدون في حضارة شاملة ، حيث ستُضحي المحبة بلا بذل للجهد الناموس الأوحد والوحيد للبشرية " )نقلاً   –غير معلومة  

( فنظرت رورتي للدين نظرة براغماتية نفعية تقوم على النتيجة المتأتية والفائدة المرجوة منه ، وبالتالي يجب 124، ص    2018عن : الشيخ ،  
مكن ي  تصنيف الدين والمعتقدات حسب المنفعة التي يحققها للمؤمنين ومدى استفادتهم منه وإلى أي حد قد ترك أثراً اخلاقياً بهم ، وهذه الأمور
إيجابية الحكم عليها من خلال ما قدمه الدين والكنيسة من افراح أو بؤس او سعادة او ألم للأفراد ، بحيث تصبح الأمور العقائدية أكثر الأشياء  

دية والاسمية ،  في الممارسات الاجتماعية . فالفهم الرورتري للدين مبني على تأثره بالعلمانية من خلال الابتعاد عن الواحدية واستبدالها التعد
نا وافعالنا  فيتلخص الدين عنده من خلال الفائدة وكيفية الاستخدام ، فيرى بأننا يمكن لنا العيش بعيداً عن تصور أن الله هو الضامن الوحيد لأعمال

منهم وفهمهم ، فالخلاص الوحيد ليس واخلاقنا وما فينا ، بل علينا اللجوء إلى المفاهيم العلمانية لأنها تعلمنا الرحمة والشعور بالآخرين والتقرب  
 في فكرة الألوهية بل من خلال خلاص البشر بعضهم ببعض .  

 الخاتمة 

رورتي تعتبر الفلسفة البراغماتية واحدة من بين الفلسفات الغربية المعاصرة التي مثلت حقيقة الفيلسوف خير تمثيل لا سيما الفيلسوف ريتشارد  
والمرآوية  والثنائية  المثالية  تجاوزت  علمية  ورؤى  وفكر  ومنهج  فلسفة  يؤسسوا  أن  استطاعوا  الذين  المعاصرين  فلاسفتها  اكبر  أحد  يعد    الذي 

عتمد على الذات  والميتافيزيقية ، فلسفة بعيدة عن الوهم وعن المرتكزات والمطلق ، لتؤسس من اللغة والمعنى والحقيقة والواقع والفرد فكراً تأويلياً ي 
ولا تعني موتها بل تضع  وحريته ، فهو قد انتقد الفلسفات السابقة ونظرية المعرفة ، فتكمن أهمية نزعته النقدية التي قادها لتعلن نهاية الفلسفة ،  

كبة للحوار الثقافي  لها حدوداً كونها لم تعد أحياناً ان تواكب حركات التقدم والتكنلوجيا العلمية ، بل كان نقده للفلسفة أحيانا ليريد منها ان تكون موا
وفائدة للمجتمع . لذا وبعد أن قدمنا لتلك القراءة  والاجتماعي والعلمي وزجها في المعترك الاجتماعي واللغوي والواقعي ، لتصبح أكثر تميزاً وفهماً 

 الموجزة يمكن أن نضع بعض النقاط بمثابة خاتمة نهائية :  
اول أن  بدأ ريتشارد رورتي في مشوراه الفلسفي من التحليلية ثم إلى الفلسفة البراغماتية لينتهي إلى فلسفة اللغة او المنعطف اللغوي ، فلقد ح-1

 فائدة من يربط دور اللغة بدور الفلسفة الجديد ، وهو ما أتسمت به الفلسفات المعاصرة من التوجه لإقامة علاقة تربط الفلسفة باللغة ؛ لأنه لا
ى  الفلسفة من دون اللغة ، كون الأخيرة لها أهمية بالغة من حيث البحث عن مشكلات لغوية ونحوية يهتم بها علماء اللغة ، وكذلك الوصول إل

 وضع نظريات في المعنى والحقيقة وهذا ما أراده رورتي . 
الماهية التي تدعي وج-2 ود  تتميز فلسفة رورتي بانها فلسفة نقدية ضد التأسيسية والنسقية والمرآوية والتمثيلية الابستيمولوجية ، وكذلك ضد 

 ماهيات وجواهر ونظريات ثابته للعالم الخارجي يمكن ادراكها ومطابقتها .



408

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

ي  من خلال رفضه ونقده للفلسفة النسقية وللابستيمولوجيا فأنه يحاول ان يلجئ إلى نظرية المعنى والتأويل )الهرمنوطيقيا( والمنعطف اللغو -3
 جتماعية. الاكبديل ناجح عن التماثل والنمطية معتمداً على اللغة وفهم الواقع والتحليل المنطقي ومدى الاستفادة من اللغة لحل المشاكل الموضوعية و 

ننا  من خلال قراءته للفلسفة وتاريخها فأنه يراها باتت رهينة لنظرية المعرفة ولسطوتها وهيمنتها وفرض فكرها المرآوي عليها ، فهذا يعني أ-4
وينتقدها ،   نتمسك ونتقيد بالفكر الدوغمائي والأسس الثابتة والثنائيات ، ماجعل الفلسفة ثابتة ومطلقة ونسقية وهذه النقطة بالتحديد هو ما يرفضها

 فهذا النقد الذي وجهه للأبستمولوجيا هو الرهين الذي من خلاله ذاع صيت جوهر فلسفة رورتي البراغماتية . 
فلسفة الدين او المنهج اللاهوتي او علاقة المتناهي باللامتناهي هو ليس منكر له بقدر ما يريد أن يجعل له حدود الاستخدام، بمعنى له  -5

طقوسه ومنهجه وافكاره الخاصة التي يجب ان لا تفرض هيمتنها وسلطتها ونفوذها على رقاب الناس بصورة قسرية، لأن ذلك سيجعل من الدين  
 ريه واستهزاء وعدم التقبل ، أما لو كان الدين منهج خاص بالفرد من دون الاعتداء على حرياته وثقافته فهذا ليس بمرفوض عنده . محط سخ

ي الدين من وجهة نظر رورتي هو فكرة ميتافيزيقية تعني تحكم وسيطرة قوى خفية خارقة للوجود الإنساني ومسؤولة عن مصيره ، لذا أنتقد رورت-6
سطوة الدين وهيمنته وتحكمه بالوضع الاجتماعي وسيطرته وفرض نفوذه على الافراد، حيث دعا لعمل فصل مابين المجال الخاص )الديني(  

لى العام )الحالة الاجتماعية( فلا يمكن الجمع بين تسامي الروح وبين العدالة الاجتماعية ، فالأخيرة طريقها الأمل الاجتماعي بينما الأو  والمجال
 غايتها الكمال الروحي الذاتي . 
 قائمة المصادر والمراجع 

 ، القاهرة ، مطبعة الهلال .  1، ط 1( ، الخصائص ج1913أبن جني ، أبي الفتح عثمان ، )-1
 ( ، الحصاد الفلسفي للقرن العشرين : وبحوث فلسفية أخرى ، المملكة المتحدة ، مؤسسة هنداوي للنشر. 2003أبو السعود ، عطيات ، )-2
 ، جامعة القاهرة ، كلية الآداب ، قسم الفلسفة . 1( ، البراجماتية الجديدة فلسفة ريتشارد رورتي ، ط2007إسماعيل ، صلاح ، ) -3
 والتوزيع .، القاهرة ، رؤية للنشر 1( ، البراغماتية الجديدة ، فلسفة ريتشارد رورتي ، ط2019إسماعيل ، صلاح إسماعيل ، )-4
 .  25( ، نهاية الفلسفة النسقية عرض لوجهة نظر ريشارد رورتي ، القاهرة ، مجلة أوراق فلسفية ، العدد  2009البري ، عبد المنعم ،)-5
 ، بيروت ، دار الطليعة للطباعة والنشر.1( ، الفلسفة واللغة نقد المنعطف اللغوي في الفلسفة المعاصرة، ط2005بغورة ، زواوي ، )-6
( ، مابعد المنعطف اللغوي من خلال أعمال ريتشارد رورتي، أطروحة دكتوراه ، إشراف أ.د فارح مسرحي ، الجزائر  2020بوعافية ، عيدة ، )-7

 .  1، جامعة الحاج لخضر باتنه 
 ، بيروت ، دار العربية للعلوم .  1( ، ما بعد الفلسفة، مطارحات روريتية، ط2010جديدي ، محمد ، ) -8
 . 13، المجلد   51( ، الاخلاق من زاوية براغماتية بين جون ديوي وريتشارد رورتي ، مجلة تبين ، العدد 2025جديدي، محمد، )-9

( ، الحداثة وما بعد الحداثة في فلسفة ريتشارد رورتي ، أشراف الدكتور فتحي التريكي، الجزائر ، أطروحة دكتوراه 2006جديدي ، محمد، )-10
 مقدمة إلى قسم الفلسفة ، جامعة منتوري قسنطينة.

 ، بيروت ، دار العربية العلوم الناشرون . 1( ، الحداثة وما بعد الحداثة في فلسفة ريتشارد رورتي، ط2008جديدي ، محـمد، )-11
 .  1( ، ريتشارد رورتي موسوعة ستانفور للفلسفة ، بيروت ، مجلة الحكمة ، العدد 2018جديدي ، محمد )  -12
 ( ، حوار مع ريتشارد رورتي حول الثقافة مابعد الميتافيزيقا ، جامعة وهران ، مجلة الدراسات الاجتماعية والإنسانية  2019حنيفي ، جميلة )   -13
، العدد    8( ، ريتشارد رورتي والعقل المرآوي ، الجزائر ، جامعة عبد الحميد بن باديس ، مجلة المدونة ، المجلد  2021خديم ، فاطمة ، ) -14

1  . 
( ، البراغماتية الجديدة في فلسفة ريتشارد رورتي ، الجزائر ، أطروحة دكتوراه مقدمة إلى جامعة وهران ،  2010-2009خليفي ، بشير، )-15

 أشراف الأستاذ الحسين الزاوي ، كلية العلوم الاجتماعية ، قسم الفلسفة . 
( ، الابستمولوجيا ونهاية الفلسفة عند ريتشارد رورتي ، القاهرة ، بحث منشور في مجلة الآداب  2017دندراوي ،  منى و خطاب ، شارد ، )-16

 .  3، عدد   84والعلوم الإنسانية ، جامعة المنيا ، كلية الآداب ، مج 
( ، حول التراكيب البنائية الهزلية والتحليلات المهنية وثقافة التراث ، ضمن كتاب تاريخ الفلسفة في أمريكا خلال 1980رورتي ، ريتشارد ، ) - 17

 عام ، إعداد بيتر كار ، ترجمة حسني نصار ، مراجعة مراد وهبة ، القاهرة ، مكتبة الانجلو .  200
 ( ، هابرماس، ليونار ما بعد الحداثة، ترجمة محـمد جديدي، بيروت ، مجلة براكسيس الدولية . 1984رورتي ، ريتشارد، )- 18



409

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 ( ، الموضوعية والحقيقة والنسبية، نيويورك ، مطبعة جامعة كامبريدج .1996رورتي ، ريتشارد )- 19
 ( ، المنعطف اللنغوستيكي، مقالات في المنهج الفلسفي، بيروت ،  مطبعة جامعة شيكاغو .1992رورتي ، ريتشارد ، ) - 20
مركـز   24،  23( ، نظرة البراغماتية إلى التحليلية المعاصرة ، بيروت ،  مجلة العرب والفكـر العـالمي، العـدد ،2008رورتي ، ريتشارد، )- 21

 الإنمـاء القـومي . 
، بيروت ، المنظمة العربية   1( ، الفلسفة ومرآة الطبيعة ، ت ، حيدر حاج أسماعيل ، مراجعة ربيع شلهوب ، ط2009رورتي ، ريتشارد ، )- 22

 للترجمة .
 لبنان ، منشورات ضفاف .  -، بيروت  1( ، تأويلات وتفكيكات فصول في الفكر الغربي المعاصر ، ط 2015الزين ، محمد شوقي ، )- 23
 ( ، في فلسفة اللغة ، بيروت ، دار النهضة العربية .1985زيدان ، محمود فهمي ، ) -24
، الناشر    25( ، ريتشارد رورتي ونهاية الفلسفة ، القاهرة ، مجلة أوراق فلسفية ، فرع جامعة الزقازيق ، العدد  2009السيد ، محمد أحمد ، ) - 25

 كرسي اليونسكو للفلسفة.
 ، مصر ، كلية الآداب ، جامعة طنطا . 1سلكها ، أبراهيم طلبة . )د.ت( ، التحول اللغوي في الفلسفة ، ط-26
( ، الفلاسفة المعاصرون ومسألة مستقبل الدين ، النقاش بين فاتيمو و رورتي نموذجاً ، سلطنة عمان ، بحث 2018الشيخ ، محمد ، )- 27

 . 16، المجلد   60 -  59منشور في مجلة التفاهم ، العدد  
(، تأويل رورتي لمفهوم الحقيقة الموضوعية، سوريا ، بحث منشور في مجلة اتحاد الجامعات العربية ، المجلد  2013شهيرة ، شرف ، )-28
 .  2، العدد  10
( ، هل يمكن قيام الاخلاق كمن دون أساس ؟ نظرات في اخلاقيات ما بعد الحداثة ، بيروت ، مجلة تبيين 2023صالح ، علي حاكم ، )- 29

 . 12، مجلد    46، العدد  
( ، من الراغماتية إلى التحليلية ، ريتشارد رورتي والانعطاف اللغوي ، بحث منشور في مجلة الرستمية ، المجلد  2022صبرينة ، بلوط ، )- 30

 .  1، العدد  3
إيكو.. رحيل الفيلسوف الإيطالي جياني فاتيمو ، مقال منشور على شبكة الانترنت   ( ، عدو الحداثة وصديق أمبرتو2023صفار، أسامة ، ) - 31

                                                         https://www.aljazeera.net/cultureرابط المقال /  21/9/2023بتاريخ 
 .  3، العدد   16( ، براغماتيات الحقيقة عند ريتشارد رورتي ، بيروت ، مجلة الآداب والعلوم الاجتماعية ، مجلد 2019طالب ، هاجر، ) -32
33 -(  ، عجمي  المقال 2018عمر،  رابط   ، النت  شبكة  على  منشور  مقال   ، مستقبلها  ونظرة  المعاصرة  اتجاهاتها  اللغة  فلسفة   ،)

www.elmahatta.com 
 ، بيروت ، دار جبل .  1( ، أعلام الفكر المعاصر، ط1993كامل ، فؤاد ، ) -34
، الجزائر ،    1( ، ريتشارد رورتي : نحو فلسفةٍ بلا مرايا ، بحث منشور ضمن مجلة تطوير ، العدد  2013المحمداوي ، علي عبود ، )- 35

 منشورات دار الحمراء للنشر والتوزيع .
(، المعاني المتضاربة لعودة الدين لدى الفلاسفة الغربيين المعاصرين ، بيروت ، بحث منشور في مجلة التفاهم 2016المسكيني ، فتحي ، )- 36

 ، السنة الرابعة عشر.  51، العدد  
( ، الأبعاد السياسية والاجتماعية للنسق الفلسفي الرورتي ونقاده ، بحث منشور في مجلة جامعة  2021ملحم ، رابعة و حمد ، أنصاف ، )-37

 .  12، العدد  29بابل للعلوم الإنسانية ، المجلد  
  48( ، الحقيقة او الأمل : الفلسفة والادب وقيمة التهكم في براغماتية ريتشارد رورتي الجديدة ، مجلة تبين ، العدد  2024فائزي ، توفيق ، )-38

 . 12، المجلد  
، ترجمة وتعليق عزمي إسلامي ، مراجعة وتقديم عبد الغفار    23( ، بحوث فلسفية ، القسم الأول ، فقرة  1990فتجنشتين ، لودفيج ، )-39

 ، الكويت ، مطبوعات جامعة الكويت . 1مكاوي ، ط
 ( ، جون ديوي ، القاهرة ، دار المعارف . 1959الأهواني ، احمد فؤاد ، )  -40

 ترجمة المصادر والمراجع باللغة الإنكليزية 



410

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

1- Ibn Jinni, Abi Al-Fath Othman, (1913), Al-Mutha'as, Part1, 1st Edition, Cairo, Al-Hilal Press  . 

2- Abou Al-Saud, Atiyat, (2003),  The Philosophical Harvest of the Twentieth Century: And Other Philosophical 

Research, UK, Hindawi Publishing Foundation. 

3- Ismail, Salah, (2007), The New Pragmatism of the Philosophy of Richard Rorty, 1st Edition, Cairo University, 

Faculty of Arts, Department of Philosophy. 

4- Ismail, Salah Ismail, (2019), The New Pragmatism, The Philosophy of Richard Rorty, 1st Edition, Cairo, Roya 

Publishing and Distribution. 

5- Al-Berry, Abdel Moneim, (2009), The End of Systematic Philosophy: A Presentation of Richard Rorty's 

Viewpoint, Cairo, Journal of Philosophical Papers, Issue 25 . 

6- Baghoura, Zaoui, (2005), Philosophy and Language Critique of the Linguistic Turn in Contemporary 

Philosophy, 1st Edition, Beirut, Dar Al-Tali'a for Printing and Publishing . 

7- Bouafia, Ida, (2020), Beyond the Linguistic Turn through the Works of Richard Rorty, PhD Thesis, Supervised 

by A.Dr. Farah Theater, Algeria, University of Hajj Lakhdar Batna 1 . 

8- Jadidi, Mohammed, (2010), Beyond Philosophy, Narrative Debates, 1st Edition, Beirut, Dar Al-Arabiya for 

Science . 

9- Jadidi, Mohammed, (2025 ), Ethics from a Pragmatic Perspective between John Dewey and Richard Rorty, 

Tebin Magazine, Issue 51 , Volume 13. 

10- Jedidi, Mohamed, (2006), Modernity and Postmodernism in the Philosophy of Richard Rorty, Supervised by 

Dr. Fathi Triki, Algeria, PhD Thesis Submitted to the Department of Philosophy, University of Mentory 

Constantine. 

11- Jadidi, Mohammed, (2008), Modernity and Postmodernity in the Philosophy of Richard Rorty, 1st Edition, 

Beirut, Dar Al-Arabiya Al-Uloom Publishers. 

12 -   Jadidi, Muhammad (2018), Richard Rorty, Stanford Encyclopedia of Philosophy, Beirut, Al-Hikma 

Magazine, Issue 1 . 

13 -   Hanifi, Jamila (2019), Interview with Richard Rorty on Post-Metaphysical Culture, University of 

Oran, Journal of Social and Humanities Studies. 

14 -  Khadim, Fatima, (2021), Richard Rorty and the Marawi Mind, Algeria, Abdelhamid Ben Badis 

University, Al-Muwadda Magazine, Volume 8 , Issue 1. 

15 -  Khelaifi, Bashir, (2009-2010), The New Pragmatism in the Philosophy of Richard Rorty, Algeria, PhD 

Thesis Submitted to the University of Oran, Supervised by Prof. Hussein Zaoui, Faculty of Social Sciences, 

Department of Philosophy  .  

16 -  Dandrawi, Mona and Khattab, Chard, (2017), Epistemology and the End of Philosophy according to 

Richard Rorty, Cairo, Research Published in the Journal of Arts and Humanities, Minia University, Faculty of 

Arts, Volume 84 , Number 3 . 

17 -  Rorty, Richard, (1980), On Comic Constructivist Structures, Professional Analyses, and Heritage 

Culture, in The History of Philosophy in America in 200 Years, edited by Peter Carr, translated by Hosni Nassar, 

reviewed by Murad Wahba, Cairo, Anglo Library   .  

18 -  Rorty, Richard, (1984), Habermas, Leonard Postmodernism, translated by Mohamed Jedidi, Beirut, 

Praxis International Magazine   .  

19 -  Rorty, Richard (1996), Objectivity, Truth and Relativity, New York: Cambridge University Press   .  

20 -  Rorty, Richard, (1992), The Linguistic Turn, Essays in the Philosophical Method, Beirut, University of 

Chicago Press  .  

21 -  Rorty, Richard, (2008),  A Pragmatic View of Contemporary Analysis, Beirut, Journal of Arabs and 

World Thought, Issue, 23-24  , National Development Center . 

22 -  Rorty, Richard, (2009), Philosophy and the Mirror of Nature, T., Haidar Haj Ismail, Review of Rabih 

Chalhoub, 1st Edition, Beirut, Arab Translation Organization . 

23 -  Al-Zein, Muhammad Shawky, (2015), Interpretations and Deconstructions of Chapters in 

Contemporary Western Thought, 1st Edition, Beirut - Lebanon, Dhafaf Publications. 

24 -  Zeidan, Mahmoud Fahmy, (1985), In the Philosophy of Language, Beirut, Dar Al-Nahda Al-Arabi   .  

25 -  El-Sayed, Mohamed Ahmed, (2009), Richard Rorty and the End of Philosophy, Cairo, Journal of 

Philosophical Papers, Zagazig University Branch, Issue 25 , Publisher: UNESCO Chair for Philosophy. 

26 -  His Path, Ibrahim Talaba. (D.T.), Linguistic Transformation in Philosophy, 1st Edition, Egypt, Faculty 

of Arts, Tanta University. 



411

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

27 -  Al-Sheikh, Mohammed, (2018), Contemporary Philosophers and the Question of the Future of 

Religion, The Debate between Fatimo and Rorty as a Model, Sultanate of Oman, Research Published in Al-

Tafahm Magazine, Issue 59 - 60 , Volume 16 . 

28 -  Shahira, Sharaf, (2013), Rorty's Interpretation of the Concept of Objective Truth, Syria, Research 

Published in the Journal of the Union of Arab Universities, Volume 10, Issue 2. 

29 -  Saleh, Ali Hakim, (2023), Is it possible to establish ethics as a baseless? Perspectives on Postmodern 

Ethics, Beirut, Tabine Magazine, Issue 46 , Volume 12. 

30 -  Sabrina, Ballut , (2022), From Pragmatism to Analyticalism, Richard Rorty and the Linguistic Turn, 

Research Published in Al-Rostamiya Magazine , Volume 3, Issue 1  . 

31 -  Saffar, Osama, (2023), The Enemy of Modernity and the Friend of Umberto Eco. The Departure of the 

Italian Philosopher Gianni Fatimo, Article Published on the Internet on 21/9/2023 Article  Link / 

https://www.aljazeera.net/culture                                                        

32 -  Taleb, Hajar, (2019),  The Pragmatics of Truth according to Richard Rorty, Beirut, Journal of Arts and 

Social Sciences, Vol. 16, No. 3. 

33 -  Omar, Ajami, (2018), Philosophy of Language, its Contemporary Trends and its Future Outlook, 

Article Published on the Internet, Article Link www.elmahatta.com 

34 -  Kamel, Fouad, (1993), Flags of Contemporary Thought, 1st Edition, Beirut, Dar Jabal . 

35 -  Al-Mohammadawi, Ali Abboud, (2013), Richard Rorty : Towards a Philosophy Without Mirrors, 

Research Published in Tatweer Magazine, Issue 1, Algeria, Dar Al-Hamra Publications for Publishing and 

Distribution   .  

36 -  Al-Meskini, Fathy, (2016), The Conflicting Meanings of the Return of Religion among Contemporary 

Western Philosophers, Beirut, Research Published in Al-Tafahm Magazine, Issue 51, Fourteenth Year . 

37 -  Melhem , Rabaa and Hamad , Ansaf, (2021), The Political and Social Dimensions of the Philosophical 

Narrative System and its Critics, Research Published in the Journal of the University of Babylon for Humanities, 

Volume 29, Issue 12 . 

38 -  Fayezi, Tawfik, (2024), Truth or Hope: Philosophy, Literature and the Value of Satire in Richard 

Rorty's New Pragmatism, Tabin Magazine, Issue 48, Volume 12. 

39 -  Wittgenstein, Ludwig, (1990), Philosophical Researches, Part One, Paragraph 23, Translation and 

Commentary by Azmi Islami, Review and Presentation by Abdul Ghaffar Makkawi, 1st Edition, Kuwait,  

Kuwait University Publications. 

40 -   Al-Ahwani, Ahmed Fouad, (1959), John Dewey, Cairo, Dar Al-Ma'arif . 

 هوامش البحث 
 

في نيويورك ، وكان والديه جيمس ووينعريند رورتي ناشطين وكاتبين وديمقراطيين   1931/ 10/ 4ولد الفيلسوف الأمريكي ريتشارد رورتي في    (*)
(  2ص،    2018جديدي ،    أجتماعيين ، أصيب والده بالانهيار العصبي مما جعل من رورتي في حالة من الكآبة من الحادثة في بداية حياته )

. في عمر الخامسة عشر التحق بجامعة شيكاغو حصل خلالها على درجة البكالوريوس والماجستير في الفلسفة وتحت اشراف أستاذه ريتشارد 
انتقل إلى جامعة برينسون وعمل بها اثنتي   1981، في عام    1956  –   1952ماركيوز ، أستمر في جامعة ببل لينال فيها الدكتوراه بين الأعوام  

اكتسب شعبية جماهيرية كبيرة في عام    ، المقارن ومضى أغلب حياته   1998عشر عاماً  الادب  اعماله في جامعة ستانفور في  من خلال 
فيزيقا ، مجلة الدراسات الاجتماعية والإنسانية ،جامعة الاكاديمية بها هناك )جميلة حنيفي ، حوار مع ريتشارد رورتي حول الثقافة مابعد الميتا

، الفلسفة ومرآة   1967( . له العديد من المؤلفات ابرزها : المنعطف اللنغوستيكي مقالات في المنهج الفلسفي    385، ص    2019وهران ،  
،    1998، الحقيقة والتقدم    1982ئج العقلانية  ، نتا  1989، الامكانية والسخرية والتضامن    1982، عواقب البراغماتية    1979الطبيعة عام  

 .  2007، الفلسفة كسياسة ثقافية  2005، مستقبل الدين   2000الفلسفة والامل الاجتماعي 


