
372

         Journal Of the Iraqia University (75-2) January (2026) 

 

 

ISSN(Print): 1813-4521 OnIine ISSN:2663-7502 

Journal Of the Iraqia University 
available online at 

https://iasj.rdd.edu.iq/journals/journal/view/247  
 

 دور العلماء غير المسلمين في حضارة الاسلام 
 م.م. حيدر قاسم حاتم

 قسم التاريخ /كلية التربية الاساسية  /جامعة ميسان
The Role of Non-Muslim Scholars in Islamic Civilization 

M.M. Haider Qasim Hatem 

University of Maysan - College of Basic Education - Department of History 

ahmefshreef1@gmail.com 
 :الملخص

. ويُبرز هذا تناولت الحضارة الإسلامية عبر تاريخها الطويل مسارًا علميًا وفكريًا متميزًا، جعل منها قوة حضارية شاملة ومؤثرة في التاريخ الوسيط
وتطوير العلوم الذين عاشوا في كنف الدولة الإسلامية، وأسهموا بفاعلية في بناء    –من نصارى ويهود وصابئة    –البحث دور العلماء غير المسلمين  

ها، ولم  الإسلامية، خاصة في العصرين العباسي والأندلسي. فقد برز هؤلاء العلماء في مجالات الطب، والفلك، والفلسفة، والترجمة، والمنطق، وغير 
المفاهيمي والتأسيس  المعرفي  الإنتاج  لتشمل  امتدت  بل  فحسب،  الترجمة  على  مساهماتهم  الضو .تقتصر  تسليط  إلى  البحث  هذه  يسعى  على  ء 

المسلمين في   العلماء غير  التعدد، ومساهمات  الحضارة الإسلامية وانفتاحها على  لثلاثة محاور: خصائص  الإسهامات من خلال دراسة شاملة 
ويهدف البحث إلى إبراز النموذج الحضاري التفاعلي الذي مثّلته  .ميادين العلم، وأثرهم في تطور المجتمع الإسلامي وفي النهضة الأوروبية لاحقًا

الكلمات المفتاحية: .الدولة الإسلامية، حيث تعايشت الأديان والثقافات تحت مظلة المعرفة، في تأكيد على أن الحضارة تُبنى بالتكامل لا بالإقصاء
  العلوم في الحضارة الإسلامية  ، العلماء غير المسلمين  ،  لتسامح العلميا

Abstract: 
Throughout its long history, Islamic civilization experienced remarkable scientific and intellectual growth, 

making it one of the most influential civilizations of the medieval era. This research highlights the significant 

role of non-Muslim scholars—Christians, Jews, and Sabians—who lived under Islamic rule and actively 

contributed to the development of Islamic sciences, especially during the Abbasid and Andalusian 

periods.These scholars excelled in medicine, astronomy, philosophy, translation, logic, and other fields. Their 

role was not limited to translation or copying, but extended to the production of knowledge and the founding 

of scientific concepts.The study focuses on three main axes: the theoretical and historical framework of Islamic 

civilization and its inclusive nature; the scientific contributions of non-Muslim scholars; and their internal and 

external impact on Islamic society and neighboring civilizations..The aim is to offer a methodological and 

objective reading that reveals how the Islamic state fostered a tolerant and open civilizational model, where 

diverse religions and cultures coexisted under the banner of knowledge—affirming that true civilization is built 

on interaction, inclusion, and cooperation, not exclusion.Keywords: Scientific Tolerance ,  Non-Muslim 

Scholars , Science in Islamic Civilization 

 : المقدمة

اريخ الوسيط. شهدت الحضارة الإسلامية عبر تاريخها الطويل تطورًا علميًا وفكريًا هائلًا، جعلها واحدة من أعظم الحضارات الإنسانية تأثيرًا في الت
لماء ومفكرون وقد تميزت هذه الحضارة بطابعها العالمي التعددي، إذ لم تكن حكرًا على العرب أو المسلمين فقط، بل شارك في بنائها ورعايتها ع
العلم والمعرفة والفكر إثراء ميادين  الدولة الإسلامية، وساهموا في  لقد كان غير  .من مختلف الأديان والطوائف والقوميات، ممن عاشوا في ظل 

لأندلسي،  المسلمين من نصارى ويهود وصابئة، شركاء فاعلين في تطور العلوم الإسلامية في مختلف العصور، وخصوصًا في العصر العباسي وا
هامشيًا أو  حيث لعبوا أدوارًا بارزة في مجالات الطب، والفلسفة، والترجمة، والفلك، والرياضيات، والهندسة، وعلوم اللغة والمنطق. ولم يكن دورهم  

mailto:ahmefshreef1@gmail.com


373

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

لكبرى في  ثانويًا، بل كانوا في كثير من الأحيان في موقع القيادة العلمية والتقنية داخل مؤسسات الدولة، مثل بيت الحكمة في بغداد، والمدارس ا
ورة المترجم ص  ومع ذلك، فإن الدراسات التاريخية كثيرًا ما أغفلت إبراز هذا الدور، أو اختزلته في.الأندلس، والمراصد الفلكية، والبيمارستانات الطبية

ا البحث، أو الناسخ، دون إظهار حقيقته كمُنتِج للمعرفة، ومؤسس للمفاهيم، ومشارك في بناء بنية العقل العلمي الإسلامي. ومن هنا تأتي أهمية هذ
يث إسهاماتهم العلمية، وأثرهم  الذي يسلّط الضوء على الدور الحضاري والمعرفي الذي أداه العلماء غير المسلمين داخل الحضارة الإسلامية، من ح

الإطار النظري والتاريخي للحضارة :ويناقش البحث هذه الإشكالية من خلال ثلاثة محاور رئيسة.الاجتماعي، وتأثيرهم على النهضة الأوروبية لاحقًا
الأثر الداخلي    .مساهمة العلماء غير المسلمين في بناء العلوم الإسلامية عبر التاريخ.الإسلامية، وخصائصها التي جعلتها قابلة للاحتواء والتعدد

ويهدف هذا البحث إلى تقديم قراءة علمية منهجية، تبيّن كيف استطاعت .والخارجي لهؤلاء العلماء في المجتمع الإسلامي وفي الحضارات المجاورة
افات تحت راية العقل والمعرفة، وتؤكد أن الحضارة الحقيقية الدولة الإسلامية أن تُنتج نموذجًا حضاريًا مفتوحًا ومتسامحًا، تتعايش فيه الأديان والثق

 .لا تبنى على الإقصاء، بل على التفاعل والاحتواء والتكامل
 أولًا: مشكلة البحث

ا الدور، أو  رغم الإسهامات الكبيرة التي قدمها العلماء غير المسلمين في بناء الحضارة الإسلامية، إلا أن العديد من الدراسات التاريخية أهملت هذ
 :ئلةاختزلته في الترجمة والنقل دون الاعتراف بمكانتهم كمبدعين ومؤسسين للمعرفة. تنطلق مشكلة البحث من هذا التغييب المنهجي، متسا

 ثانيًا: أهمية البحث

 :تتمثل أهمية هذا البحث في أنه 

 .يُسلّط الضوء على جانب مهم ومغفَل من تاريخ الحضارة الإسلامية •

 .يعيد الاعتبار للدور العلمي والحضاري الذي أداه غير المسلمين في ظل الدولة الإسلامية •

 .يبرز النموذج التعددي المتسامح الذي ميّز الحضارة الإسلامية في عصورها الذهبية •

 .يُسهم في تعزيز خطاب التعايش والانفتاح بين الثقافات والأديان في عصرنا الحالي •

 ثالثًا: منهجية البحث

 :يعتمد البحث على

 .من خلال دراسة المصادر التاريخية الإسلامية وغير الإسلامية المتعلقة بعصور الازدهار العلمي :المنهج التاريخي التحليلي •

 .بمراجعة الصورة النمطية عن دور غير المسلمين وتفكيكها :المنهج النقدي •

 .لتوصيف نماذج العلماء غير المسلمين ومجالات إسهامهم العلمية والفكرية :المنهج الوصفي •

 رابعًا: حدود البحث 

من بدايات العصر العباسي )القرن الثاني الهجري / الثامن الميلادي( حتى سقوط الأندلس )القرن التاسع الهجري / الخامس  :الحد الزماني •
 .عشر الميلادي

  .يتركز على مناطق بغداد والأندلس كمراكز للعلم والمعرفة :الحد المكاني •

 .يركّز على إسهامات العلماء غير المسلمين في العلوم التطبيقية والعقلية داخل الدولة الإسلامية :الحد الموضوعي •

 خامسًا: الدراسات السابقة 

تناولت بعض الدراسات موضوع مشاركة غير المسلمين في الحضارة الإسلامية، لكن أغلبها اقتصر على الحديث عن الترجمة أو بعض الأسماء 
الدراسات  الشهيرة كحنين بن إسحاق أو يوحنا بن ماسويه، دون تقديم دراسة منهجية شاملة تُبرز مساهماتهم كبُناة للمعرفة. كما أن كثيرًا من هذه  

 .كانت إما دفاعية أو سطحية، ما يؤكد الحاجة إلى دراسة علمية معمقة تعيد قراءة هذا الدور في سياقه التاريخي والحضاري الصحيح

 الإطار النظري والتاريخي المبحث الأول

 أولًا: مفهوم الحضارة الإسلامية

   تعريف الحضارة الإسلامية •

ي، أو تُعدّ الحضارة الإسلامية من أعمق الظواهر التاريخية التي أثّرت في مسار الإنسانية، سواء من حيث امتدادها الجغرافي، أو عمقها الفكر 
أو ثقافيًا ضيقًا،  رسوخها في الوجدان الجمعي للأمم. وقد نشأت هذه الحضارة مع بزوغ فجر الإسلام في الجزيرة العربية، إلا أنها لم تكن امتدادًا قبليًا  



374

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

ي والاجتماعي  بل كانت مشروعًا حضاريًا متكاملًا، تَشَكَّل على أُسس عقدية وأخلاقية وضعها القرآن الكريم، وفعّلها النبي محمد صلى الله عليه وسلم في الواقع السياس
إن مفهوم "الحضارة الإسلامية" يتجاوز التصور المادي الضيق للحضارة باعتبارها عمرانًا وتقنية، .والديني للدولة الإسلامية الأولى في المدينة المنورة

م رؤية متكاملة للوجود تقوم على التوحيد، والعدل، والعلم، والعمران،    ليتناولها بوصفها مشروعًا رساليًا، يدمج بين البُعد الإيماني والإنساني، ويُقَدِّ
 :1986)الفاروقي،  ة أو اقتصادية أو عسكرية  ما يُميّزها عن الحضارات الأخرى التي غالبًا ما نشأت على خلفيات قومي  والتفاعل الثقافي. وهذا

العربي (29 المسلم؛  المسلم وغير  بنائه  في  نتاج مشترك ساهم  للمسلمين فحسب، بل هي  ملكًا  ليست  التصور،  لهذا  وفقًا  الإسلامية،  الحضارة 
هر هويتها، ص  والعجمي؛ الموالي والذمي؛ العالم والناسج؛ الحاكم والمحكوم. وقد احتضنت شعوبًا متعددة في إطار دولة واحدة، دون أن تُجبِرها على 

)جعيط، ة  بل أتاحت لها حرية العقيدة والمشاركة الثقافية، مما أوجد فسيفساء حضارية متنوعة حافظت على وحدتها في إطار التوحيد والقيم الأخلاقي
توجه، عقلانية المنهج، واقعية في تعاملها مع الحياة"، ولذلك فهي "حضارة عالمية النزعة، أخلاقية ال(18:  2006محمد عمارة،  )؛  (    24:  1991

كما يصفها حسين مؤنس  وهي أيضًا "نتاج التفاعل الحي بين النص الإسلامي والثقافات الحية في مختلف البيئات"، كما قال إسماعيل راجي 
الحضارة (35  :1986،مؤنس)الفاروقي   خصائص  "من  بقوله:  السمة  هذه  إلى  آرنولد  توماس  المستشرق  أشار   وقد 

وبذلك، يمكن القول  .(Arnold, 1913 :p.112) "الإسلامية قدرتها الفريدة على استيعاب الآخرين، دون أن تطمس شخصياتهم القومية أو الدينية 
ناعته أبناء أديان وأعراق مختلفة، وصاغت  ص  إن الحضارة الإسلامية ليست مجرد تاريخ أو جغرافيا، بل هي بناء إنساني عابر للزمن، شارك في 

 .نموذجًا حضاريًا قادرًا على التفاعل مع التحديات دون أن يتخلى عن جوهره التوحيدي والرسالي
إن الخصائص العامة للحضارة الإسلامية ليست مجرد سمات نظرية، بل هي مرتكزات عملية أثبتها الخصائص العامة للحضارة الإسلامية   •

باينة، التطبيق التاريخي عبر القرون، وأسهمت في تفرّد هذه الحضارة بين سائر الحضارات البشرية. وهي التي مكنتها من احتواء عناصر ثقافية مت
 :ات الفرعية. ومن أبرز هذه الخصائصوصهرها في قالب حضاري موحد دون طمس الهوي

تقوم الحضارة الإسلامية على أساس عقدي يتمثل في الإيمان بوحدانية الله تعالى، وهي بذلك ليست حضارة وضعية أو نابعة من    أولًً: الربّانية
هذه الربانية  العقل البشري المجرد، وإنما تستمد أصولها ومبادئها من الوحي الإلهي، المتمثل في القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة. وقد انعكست

تخلاف  المنظومة الأخلاقية والقانونية التي أنتجتها هذه الحضارة، فجعلت من العدل قيمةً مركزية، ومن الإنسان مخلوقًا مكرمًا يحمل رسالة اسعلى  
ايزًا، إذ لم تفصل  هذا الأساس الرباني منح الحضارة الإسلامية بعدًا روحيًا متم(41  :1986الفاروقي،  )؛  (121  :2000)القرطبي،  في الأرض  

اسي سلوكًا بين الدين والحياة، ولا بين الدنيا والآخرة، بل ربطت بين العمل الدنيوي والنية الأخروية، مما جعل من النشاط العلمي والتجاري والسي
 .(14 :1986)الغزالي، تعبديًا إذا اقترن بالإخلاص والنية الصالحة 

 ثانيًا: الشمول والتكامل
تصاد،  تميزت الحضارة الإسلامية بكونها شاملة لكل نواحي الحياة، لا تقتصر على الدين أو الشعائر، بل تشمل النظام القانوني، والأسرة، والاق

 .والتعليم، والعلاقات الدولية. وقد نتج عن هذا الشمول منظومة حضارية متكاملة، تحفظ توازن الإنسان في جميع جوانب وجوده

ن العبادة  ففي حين اهتمت حضارات كاليونان بالفلسفة والسياسة، وركزت الحضارة الغربية الحديثة على التقنية والمادة، مزجت الحضارة الإسلامية بي
أخرى  جهة  من  والتجربة  جهة،  من  الوحي  على  تقوم  وعلمية  معرفية  أنظمة  فأنشأت  والعقل،  الروح  بين  والعلم،  الزهد  بين   والعمل، 

 .(29،:2006؛ عمارة، 36،:2007)السباعي،  

راعَت الحضارة الإسلامية طبيعة الإنسان من حيث كونه مخلوقًا مركبًا من الروح والجسد، ومن العقل والغريزة. ولذلك   ثالثًا: الواقعية والمرونة
سان  جاءت تشريعاتها متوازنة، تجمع بين الثوابت والمتغيرات، بين النص والاجتهاد. فهي حضارة "واقعية" بالمعنى الإيجابي، تعترف بضعف الإن

وقد اتضح هذا الجانب في تعدد آليات التشريع )القياس، الاستحسان، المصلحة المرسلة، سد  .ولًا عملية لا تبتعد عن فطرتهوحاجاته، وتضع له حل
؛ 57،:2004)البيانوني،  الذرائع( التي منحت النظام الإسلامي مرونة عالية في الاستجابة للظروف التاريخية المختلفة دون الإخلال بالأصول  

 ( 83،:1993القرضاوي، 
لم تكن الحضارة الإسلامية منغلقة أو استعلائية، بل قامت على مبدأ "الحكمة ضالة المؤمن"، فاستفادت   رابعًا: الًنفتاح الحضاري والتفاعل الثقافي

كتب أرسطو من الحضارات السابقة كاليونانية، والفارسية، والهندية، دون أن تفقد هويتها. وقد شهد العصر العباسي ذروة هذا الانفتاح، حيث تُرجمت  
 .في تدريس الطب والمنطق والفلسفة، مع إخضاعها للمراجعة والنقد وفق المنظور الإسلامي وأفلاطون وجالينوس، واعتُمدت



375

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

ن  وقد شارك في هذه النهضة التفاعلية علماء من غير المسلمين، ممن أسهموا في الترجمة والتأليف والتعليم، مثل يوحنا بن ماسويه، وحنين ب
ى  أُخر إسحاق، وابن العبري. وكان لهذا التفاعل دورٌ في ولادة علوم جديدة، كعلم الكلام والفلسفة الإسلامية، وهو ما عجزت عن تحقيقه حضارات  

هذه الخصائص أن الحضارة الإسلامية لم تكن مجرد امتداد    تُظهر(66،:2006؛ مقدسي،  234،:1927؛ سارتون،  112،:1970)روزنثال،  
ن إقصاء، وهو  سياسي للدولة الإسلامية، بل كانت بناءً معرفيًا وروحيًا وإنسانيًا متكاملًا. وقد أثبتت قدرتها على التفاعل مع الشعوب والثقافات دو 

لفاطمية، حيث عاش المسلمون إلى جانب المسيحيين واليهود في بيئة ما يتجلّى بوضوح في تجارب حضارية كالأندلس، والعراق العباسي، ومصر ا
 .(87،:1991؛ جعيط، 73،:2014؛ يوسف، 31،:2006)عمارة، علمية وثقافية أنتجت تراثًا مشتركًا ما زال العالم ينهل منه إلى اليوم 

لواقع،  دور المعرفة في ازدهار الحضارة الإسلامية تبوأت المعرفة في الحضارة الإسلامية مكانةً مركزية، ليس فقط بوصفها وسيلة نفعية لتحسين ا •
تغيير والتقدم.  بل باعتبارها قيمة دينية وأخلاقية ومجتمعية. فقد جعل الإسلام من طلب العلم فريضة، ومن العلماء ورثة للأنبياء، ومن الكلمة أداة لل

[، وقوله: ﴿يَرْفَعِ 9عْلَمُونَ﴾ ]الزمر:  وجاء التأصيل لهذا التوجه في نصوص القرآن الكريم، مثل قوله تعالى: ﴿قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَ 
، مما "طلب العلم فريضة على كل مسلم ومسلمة" :[، إلى جانب أحاديث نبوية مثل11لمجادلة:  اُلله الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ﴾ ]ا

(فالمعرفة "هي الجهد الذي يبذله الإنسان  145،: 4، ج2000؛ القرطبي،  27،:2007)السباعي،  جعل من العلم أحد أهم أعمدة البناء الحضاري  
لقد تأسس هذا الوعي المعرفي مبكرًا، منذ (149:  2023لفهم الواقع"، والمعرفة في شمولها تتضمن معارف علمية ومعارف غير علمية )بدن،  

مع التوسع عصر النبوة، حين اتُّخذ المسجد مركزًا للعلم والتعليم، وحين شجّع النبي صلى الله عليه وسلم الصحابة على تعلم اللغات والفلك والطب إلى جانب الدين. و 
العلوم تتزايد، فظهرت التخصصات، وتأسست حلقات العلم في المساجد، ثم أُنشئت المدارس،   الجغرافي للدولة الإسلامية، بدأت حاجة المجتمع إلى 

في بغداد، الذي أسسه الخليفة   "بيت الحكمة"وكان من أبرز هذه المراكز  .والمكتبات، وبيوت الحكمة، مما أدى إلى تشكّل منظومة معرفية متكاملة
صارى  المأمون في القرن الثالث الهجري )القرن التاسع الميلادي(، والذي ضمّ بين جدرانه علماء مسلمين وغير مسلمين من سريان، ويونانيين، ون

؛ 75،:2003)الخطيب،  ضيات والمنطق  عرب، اشتغلوا في الترجمة من اليونانية والفارسية إلى العربية، وخصوصًا في ميادين الفلسفة والطب والريا
 .نصراني نسطوري(، الذي ترجم كتب جالينوس وأبقراط إلى العربية)حنين بن إسحاق :هذا المجالومن الأسماء البارزة في (66،:2006مقدسي، 

عبد المسيح بن ناعمة الحمصي، الذي ترجم كتبًا  .يوحنا بن ماسويه، الذي عمل في البلاط العباسي طبيبًا ومترجمًا، وكان مديرًا لبيت الحكمة
وقد ساعدت هذه الجهود في تعريب التراث العقلي السابق، وتأسيس مدرسة عقلانية إسلامية تفاعلت مع هذا التراث بوعي نقدي،  .فلسفية وأدبية مهمة

لفقهي، وليس بالتلقي السلبي. فقد قام المسلمون، بعد الترجمة، بتحقيق وتعليق وتنقيح، بل وابتكار مدارس فكرية خاصة، كعلم الكلام، والمنطق ا
لماء ومع تطور هذه الحركية، برز جيل من الع(236،:1، ج2002؛ الزركلي، 112،:1970)روزنثال، سلامية، والرياضيات الرمزية والفلسفة الإ

محمد بن موسى الخوارزمي، الذي أسس علم الجبر، واخترع اللوغاريتمات، وتأثيره  :المسلمين الذين تجاوزوا مرحلة التلقي إلى الابتكار والإبداع، مثل
ابن سينا، الذي ألّف كتاب .أبو بكر الرازي، الذي كتب في الطب والكيمياء، وابتكر أساليب تجريبية حديثة.ظل ساريًا حتى عصر النهضة الأوروبية

وقد نقل الأوروبيون هذه .البتاني والبيروني، اللذان أرسيا أسس علم الفلك والفيزياء."القانون في الطب" وظل يُدرّس في أوروبا حتى القرن السابع عشر 
لفترة ما العلوم إلى بلادهم عبر الأندلس وصقلية وجنوب إيطاليا، وهو ما أدّى إلى ظهور أولى بذور النهضة في أوروبا. واعتبر جورج سارتون أن "ا

قادة  هم  المسلمون  العلماء  كان  حيث  للإسلام،  الذهبي  العصر  كانت  الميلادي  عشر  والثالث  التاسع  القرنين  العالم"    بين  في  )سارتون،  الفكر 
وحتى العلماء غير المسلمين الذين عاشوا تحت راية الدولة الإسلامية، لم يكونوا مجرد مستفيدين من هذا المناخ، بل كانوا شركاء  (234،:1927

لأدوات العلمية، وهو ما يجعل  حقيقيين في إنتاج المعرفة، فشاركوا في تأليف الكتب، والتدريس، وترجمة الفلسفة، ووضع المصطلحات، وتطوير ا
ومتسامحة مفتوحة  حضارية  هوية  ضمن  المعرفة  دمج  في  متقدمًا  نموذجًا  الإسلامية  الحضارة  مورو،  )؛  (Arnold, 1913, p.117) من 

 ثانيًا: مكانة العلماء والمفكرين في الإسلام (88،:2012

أشكا-1 في  بتعقيد كبير، وتفاوت  الدولة الإسلامية  في  السياسية  العلماء والسلطة  بين  العلاقة  الحاكمةاتسمت  العلماء والسلطة  بين  لها  العلاقة 
هذه العلاقة  ت  ومآلاتها، تبعًا لطبيعة المرحلة التاريخية، وشخصية العالم، وميول الخليفة أو الحاكم، فضلًا عن السياق الثقافي والاجتماعي. فقد جمع
في العديد  .ميةبين التقارب والتنافر، التوظيف والاستقلال، التعاون والمواجهة، مما يعكس ديناميكية دور العلماء ومكانتهم في البنية الحضارية الإسلا 

ينية والقانونية، لذلك سعى بعضهم من المراحل، أدرك الخلفاء أهمية العلماء في إضفاء الشرعية على الحكم، وفي ضبط المجتمع، وتوفير المشورة الد
وقد مثّلت الدولة العباسية مثالًا بارزًا على هذا النمط،   .إلى التقرب من العلماء واستقطابهم ضمن أجهزة الدولة، لا سيما في مجالي القضاء والإفتاء

ن حيث عمل كثير من الفقهاء والمحدثين في بلاط الخلفاء، وأسندت إليهم مناصب عالية، مثل قاضي القضاة، ومشرفي الدواوين العلمية، كما كا 



376

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

لكن هذا  ( 105،:2003؛ الخطيب،  81،:2002حال الإمام الشافعي لفترة، وعبد الله بن المبارك، ويحيى بن معين في مجال الحديث )النجار،  
وع  التقارب لم يكن دائمًا مقبولًا لدى العلماء، إذ وقف بعضهم موقف الحذر أو الرفض من التورط في جهاز الدولة، خشية تسييس الفتوى أو خض

وتعذيبه.    العلم للسلطة، كما حدث مع الإمام أبي حنيفة النعمان، الذي رفض تولي القضاء في عهد الخليفة العباسي المنصور، مما أدى إلى حبسه
ية وكذلك الإمام مالك بن أنس، الذي عارض بيعة الإكراه ورفض إصدار فتوى تدعم السلطة الأموية في المدينة، وهو ما يعبّر عن نزعة استقلال

وقد انقسم العلماء في مواقفهم من السلطة  (143،: 1978؛ أبو زهرة،  67،: 2007ة لدى عدد من العلماء في علاقتهم بالسلطان )السباعي،  واضح 
 .الذين حافظوا على استقلالهم، وكانوا يمثلون ضمير المجتمع :علماء الأمة.الذين ارتبطوا بالخلفاء سياسيًا وإداريًا :علماء السلطة:إلى ثلاثة أصناف

الذين فضلوا الابتعاد عن الشأن العام، مكتفين بالتدريس والعبادةومن المهم أن نشير إلى أن العلاقة بين العلماء والسلطة لم تكن   :علماء الاعتزال
العباسيو  الخلفاء  استدعاهم  وقد  والفلسفة.  والفلك  الطب  ميادين  في  تميزوا  المسلمين ممن  العلماء غير  أيضًا  بل شملت  بالمسلمين،  ن محصورة 

ابن الطيب النصراني، الذي شغل منصب الطبيب الخاص للخليفة القادر   :ن في الأندلس للاستشارة أو الخدمة في الدولة. ومن أبرز الأمثلةوالأمويو 
انية إلى العربية  بالله، وكان أحد أهم علماء الطب في عصره، وحنين بن إسحاق، الذي تولى إدارة بيت الحكمة ببغداد، وأسهم في نقل العلوم اليون

هذا التقدير للعلم والعلماء، بصرف النظر عن ديانتهم، يعكس مدى مرونة الفكر الإسلامي، .( (Arnold, 1913 :p.119 ؛(141:   1993)شلبي،  
جعيتها  وانفتاحه على الكفاءة والمعرفة، ويؤكد أن السلطة الإسلامية، في ذروتها، كانت تدرك أهمية الاستفادة من العقول البشرية مهما كانت مر 

العامة المصلحة  التزمت بخدمة  أدوارًا سياسية وإصلاحية كبرى، وكانوا.العقدية، طالما  العديد من الحالات  العلماء في  وتًا معارضًا ص  لقد لعب 
نبل في  للطغيان أحيانًا، ومحركًا للنهضة أحيانًا أخرى، كما حصل في الحراك العلمي والاجتماعي الذي قاده العز بن عبد السلام في مصر، وابن ح

  1996القرضاوي،  )لم في التصور الإسلامي ليس فقط ناقلًا للعلم، بل فاعلًا حضاريًا ومُصلحًا اجتماعيًا  محنة خلق القرآن، وهو ما جعل من العا
 .( 147:  1993شلبي،  )؛ (  91:

 التشجيع الإسلامي على العلم والتفكير  -2

ل العلم في التصور الإسلامي إحدى الركائز الأساسية التي بُنيت عليها الحضارة الإسلامية، ولم يكن مجرد وسيلة نفعية أو مظهرًا م ن مظاهر  شكَّ
ة. ومن هنا، ارتبط التطور، بل عُدّ في جوهره عبادة وقُربة إلى الله تعالى، وأداة للارتقاء الفردي والمجتمعي، ووسيلة لفهم السنن الكونية والاجتماعي

عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ﴾ ]فاطر:    العلم في الإسلام بمبدأ التوحيد، لأن معرفة الإنسان للعالم تسهم في معرفته بخالقه، كما قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَََّّ مِنْ 
وقد رفع الإسلام  (230،: 5، ج2000لإيماني )القرطبي،  [، وهي آية تجعل الخشية ثمرة من ثمرات العلم، وتربط بين الإدراك العقلي والوجدان ا28

من سلك طريقًا يلتمس فيه علمًا، سهل الله  " :من شأن العلم والعلماء، وجعل طلب العلم فريضة على كل مسلم ومسلمة، كما في الحديث الشريف
مسلم، كتاب الذكر والدعاء(. كما جعل النبي صلى الله عليه وسلم مداد العلماء خيرًا من دماء الشهداء، وهي مفارقة حضارية تعكس مدى  ( له به طريقًا إلى الجنة

إن هذا الاهتمام لم .تقدير المعرفة في الإسلام، وتؤكد أن مشروع الإسلام لم يكن مجرد إصلاح عقدي أو سياسي، بل تأسيس لمجتمع علمي مؤمن
ك، والطب، والكيمياء، والمنطق، والفلسفة. ولذلك نجد أن أغلب  يكن قاصرًا على العلوم الشرعية فقط، بل شمل أيضًا العلوم العقلية والتجريبية، كالفل

واحد. وقد  العلماء المسلمين الكبار، أمثال ابن سينا، والرازي، والبيروني، كانوا يجمعون بين دراسة الشريعة والطب والفلسفة والرياضيات، في آن  
نشاء المدارس النظامية، وبيوت الحكمة، والربط بين المساجد والتعليم، بل ومنح غير وفّرت الحضارة الإسلامية لهم مناخًا علميًا استثنائيًا، تُوِّج بإ

)مقدسي،   معاصرة  أخرى  حضارات  في  يتحقق  لم  ما  وهو  إقصاء،  دون  العلمية  والمشاركة  الدراسة  حرية  روزنثال،  )  (66:   2006المسلمين 
في دعم العملية التعليمية، إذ خصص المسلمون أوقافًا لتأسيس المدارس،  إضافة إلى ذلك، أدى نظام الوقف العلمي دورًا حيويًا  .)101،:1970

 وشراء الكتب، وتمويل نسخها وتوزيعها، وصرف الرواتب للعلماء والطلاب. وكانت مكتبات الوقف في بغداد ودمشق وقرطبة والقاهرة تحوي مئات
للطلبة والباحثين من مختلف الأديان، مما جع الكتب، متاحة  التي كانت تعيش في  الآلاف من  العالم الإسلامي متفوقًا حضاريًا على أوروبا  ل 

الحر وتكفّر )12:   2003أبو غدة،  ) ؛  (  45:  2007العصور المظلمة )السباعي،   التفكير  الكنيسة الأوروبية تقمع  الذي كانت فيه  الوقت  وفي 
لمنطق، الفلاسفة، كانت الحواضر الإسلامية تزدهر بالمناظرات العلمية والفكرية، وتُعقد المجالس في المساجد والقصور لمناقشة قضايا الفقه، وا 

ولم  .، كانوا يرعون هذه المجالس، ويكرّمون العلماء ويستقدمونهم من مختلف البلدانوالطبيعيات. حتى أن الخلفاء أنفسهم، كالمأمون وهارون الرشيد
ض المدن  يكن التشجيع على العلم نخبويًا أو خاصًا بالطبقة العليا، بل شمل النساء والأطفال، والفقراء والأغنياء، وبلغت نسبة المتعلمين في بع

 )63:   2000العمري،  ) ؛  (    91:   2003في أي مدينة أوروبية في القرون الوسطى )الخطيب،    الإسلامية، كالفسطاط وبغداد، أعلى مما كانت عليه



377

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

تأليف، بل الأكثر من ذلك، أن العلم في الإسلام لم يُربط بالعقيدة الدينية للمشارك فيه، ولذلك شارك النصارى واليهود والصابئة في البحث وال
"لم يكن في  وأسهموا في إنتاج المعرفة، وهو ما يعكس الطابع التعددي المفتوح للحضارة الإسلامية، وقد علّق المؤرخ توماس أرنولد على ذلك بقوله:  

 ,Arnold) "العالم من حضارة أكثر تسامحًا مع غير المسلمين في التعليم والعمل والبحث العلمي من الحضارة الإسلامية في القرون الوسطى 

1913, p.120). 

لعبت المؤسسات العلمية في الحضارة الإسلامية دورًا حاسمًا في نقل المعرفة، وتطوير العلوم، المؤسسات العلمية ودورها في إنتاج المعرفة  -3
وفّرت لها وصقل الكفاءات الفكرية. ولم يكن إنتاج العلم مرتبطًا فقط بالأفراد، بل كان يعتمد على بنى مؤسسية راسخة، دعمتها الدولة والمجتمع، و 

نظيمية. لقد شكّلت هذه المؤسسات نموذجًا غير مسبوق في العالم القديم، وكانت تُقارن من حيث البنية والوظيفة  الإمكانيات المالية، والبشرية، والت 
 ( 41،:2006بأرقى جامعات العالم الحديث )مقدسي، 

يُعد "بيت الحكمة" أبرز مؤسسة علمية في التاريخ الإسلامي المبكر، وقد أسسه الخليفة هارون الرشيد ووسّعه ابنه    أولًً: بيت الحكمة في بغداد 
ات للنقاش  المأمون في القرن الثالث الهجري )التاسع الميلادي(. كان هذا البيت مركزًا للترجمة والتأليف والتدريس والبحث، وضم مكتبة ضخمة، وقاع

تميز "بيت الحكمة" بانفتاحه على العلماء من مختلف الأديان؛ فقد عمل فيه علماء مسلمون إلى جانب نصارى .نسخ، ومراصد فلكيةالعلمي، وورشة لل
ه "أول وصابئة ويهود، وتولّى إدارته علماء نسطوريون مثل حنين بن إسحاق، الذي ترجم كتب الطب والفلسفة اليونانية. وقد وصفه جورج سارتون بأن

)سارتون،  أكاديمية   الوسيط"  التاريخ  في  دولية  الحضارة  ( 274،: 1927علمية  إلى  اليوناني  التراث  نقل  في  دور جوهري  الحكمة  لبيت  كان  لقد 
  ؛(133:  2015الإسلامية، ومن ثم إلى أوروبا، حيث أصبحت الكتب المترجمة فيه مصادر أساسية في جامعات الغرب لعدة قرون )النجدي،  

 ( 118:  1970روزنثال، )
تُعد "المدارس النظامية" نموذجًا للتعليم المؤسسي المنظم في الإسلام، وقد أسسها الوزير السلجوقي نظام الملك الطوسي    ثانيًا: المدارس النظامية

الفقه،  في القرن الخامس الهجري. وكان الهدف منها مواجهة الحركات الباطنية بالفكر السني المعتدل، ولكنها تطورت لتكون جامعات شاملة تُدرّس  
وقد وُضعت لها مناهج مفصلة، ورواتب للأساتذة والطلاب، ومكتبات ملحقة، وأوقاف ثابتة،  .ديث، والمنطق، والفلسفة، والرياضياتوالأصول، والح

الكليات والجامعات الحديثة في  كما كانت النظم الإدارية والتعليمية فيها نموذجًا أوليًا لما أصبح لاحقًا هو نظام   .مما منحها استقلالًا ماليًا وعلميًا
 )163،: 1993شلبي، )؛  ( 59: 2006أوروبا )مقدسي، 

لم تُعرف أمة في القرون الوسطى بمثل ما عُرفت به الأمة الإسلامية من حبٍّ للكتب، والحرص على جمعها،   ثالثًا: المكتبات العامة والخاصة
مكتبة .مجلد  400,000كانت تضم ما يزيد على   :مكتبة قرطبة:ونسخها، وتداولها. وقد انتشرت المكتبات في جميع المدن الإسلامية الكبرى، منها

دار العلم في بغداد، والتي كانت مفتوحة للعلماء والباحثين .مليون كتاب بحسب بعض المصادر 1.6العزيز بالله الفاطمي في القاهرة، التي احتوت 
دورًا وقد أنشأ الوقف الإسلامي هذه المكتبات، وخصص رواتب للنسّاخ والمشرفين، ووفر وسائل الإعارة والتنقل بالكتب. ولعبت  .دون تمييز ديني

العلمي والنقد  والترجمة  التأليف  تشجيع  إلى  الحفظ،  مجرد  تجاوز  وتربويًا  العمري، )؛  (  2003:102الخطيب،  )؛  ( 2007:51السباعي،  )ثقافيًا 
2000:،84 ) 

ظل المسجد المؤسسة العلمية الأولى في الإسلام، إذ بدأ التعليم في:در الإسلام من خلال حلقة رسول الله صلى الله عليه وسلم في   رابعًا: المساجد كمراكز تعليمية
ا حصل المسجد النبوي. وقد استمر هذا النمط لقرون، حيث كان الجامع يُدرّس فيه التفسير، والحديث، والفقه، واللغة، والمنطق، والرياضيات، كم

وقد تخرج من هذه الجوامع كبار العلماء .الجامع الكبير في قرطبة.الجامع الأزهر في القاهرة.الجامع الأموي في دمشق.جامع الزيتونة في تونس:في
شكلت (329  :2002الزركلي،  )     ؛(  77:  2006من المسلمين وغير المسلمين، الذين وجدوا في هذه البيئات حاضنًا حرًا للفكر والمعرفة )مقدسي،  

الديني والعرقي، وتقديم ا التنوع  التعليمية، وفي احتضان  لعلم بوصفه  هذه المؤسسات العلمية الإسلامية نموذجًا عالميًا متقدمًا في تنظيم العملية 
مؤسسات، وأن تكون  مشروعًا حضاريًا يتجاوز الحواجز العقائدية والسياسية. ولم يكن غريبًا أن تُبنى النهضة الأوروبية على ما أُنجز في هذه ال

 Arnold, 1913 ؛)(   88  :2012الترجمات التي خرجت منها هي أساس التعليم في جامعات أوروبا حتى القرن السابع عشر الميلادي )مورو، 

:p.122). 

 دور العلماء والمفكرين في تطور العلوم المبحث الثاني

في بناء وتطور الحقول العلمية داخل الحضارة الإسلامية.  —مسلمون وغير مسلمون —يمثل هذا المبحث استعراضًا للجهود التي ساهم بها العلماء
 .ويبيّن كيف أن التعدد الديني والثقافي لم يكن حاجزًا بل دافعًا للإبداع والتكامل العلمي



378

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 أولًً: العلوم الدينية والإنسانية

كان تأسيس العلوم الشرعية في الحضارة الإسلامية خطوة فارقة في تاريخ تطور دور الفقهاء والمحدثين في تدوين العلوم الشرعية الإسلامية   -1
ة. وجاءت  الفكر الإسلامي، فقد شكلت هذه العلوم البنية المعرفية التي قامت عليها المؤسسات الدينية والاجتماعية والسياسية في الدولة الإسلامي

بط العبادات والمعاملات، والفصل في القضايا الاجتماعية والقانونية، وتحديد العلاقة بين  نشأة هذه العلوم استجابةً لحاجات عملية ملحة، أهمها ض
في القرن الأول الهجري، بدأ هذا المسار مبكرًا  .الإنسان وربه، وبين الدولة والمجتمع، مما استدعى تطوير أدوات معرفية دقيقة ومفاهيم منهجية متقدمة

مه،  حيث بدأ تدوين الأحاديث النبوية بشكل منظم في نهاية العصر الأموي، ثم تطورت تلك المحاولات في العصر العباسي لتشمل علم الحديث وعلو 
الشافعي، الذي يُعد واضع أول   مثل علم الرجال، والجرح والتعديل، والمصطلح، ثم ظهر علم الفقه وأصوله، الذي تبلور على يد علماء أمثال الإمام 

ال للإمام  للإمام مالك، و"الأم"  "الموطأ"  الكبرى مثل  الفقهية  المدونات  "الرسالة". كما ظهرت مبكرًا  كتابه  في  لعلم الأصول  شافعي،  منهج علمي 
الفقهية الإسلامية )السبك   2004ابن خلدون،  )؛  (73:   2001ي،  ومصنفات أبي حنيفة وتلامذته، التي شكّلت لاحقًا مرجعًا رئيسًا في المدارس 

كما طُوِّرت علوم القرآن، ومنها: علم التفسير، علم القراءات، علم أسباب النزول، وغيرها، وكلها كانت تهدف إلى تحقيق الفهم الصحيح  (345:
اجة  إلى الحللنص القرآني بوصفه المصدر الأساسي للتشريع. وأنتجت هذه العملية تراكمًا معرفيًا واسعًا شمل الملايين من الصفحات المدونة، ما دفع  

المراكز العلمية، مثل الكوفة والبصرة وبغداد والموصل ودمشق والقاهر  الكتب وتوزيعها في  ة إلى حرفيين ونساخ ومنقحين يعملون في نسخ هذه 
ي الديني، من خلال وظائف النسخ، الترجمة، والتدقيق  وفي هذا السياق، لعب العلماء غير المسلمين دورًا مكمّلًا ومساندًا في هذا الحقل العلم.وقرطبة

ة للدولة  اللغوي، خاصة في المراكز الثقافية الكبرى مثل بغداد وحران، حيث عمل عدد من النصارى السريان واليهود في دور النسخ والمكتبات التابع
من غير المسلمين، ساهموا أيضًا في جمع الكتب وتنظيم المكتبات،    أو التي أوقفها الخلفاء والعلماء. ويُذكر أن بعض أطباء الخلفاء، الذين كانوا

دين  مثل حنين بن إسحاق، الذي كان طبيبًا ومترجمًا ومديرًا لبيت الحكمة في بغداد، وقد أشرف على نسخ وتوثيق العديد من الكتب في الطب وال
 ,Brockelmann)) ؛( 258  :2002)الزركلي،    للعلم في الدولة العباسيةوالفلسفة والمنطق، مما جعله من العناصر الأساسية في البنية المؤسسية  

1947 :p.91؛Gutas, 2001 :p.144) ). 

تطورت علوم اللغة العربية في إطار الحاجة الملحّة إلى فهم القرآن الكريم وصونه من اللحن  إسهامات علماء اللغة في تطوير النحو والصرف   -2
ي بن أبي  والتحريف، وقد بدأ هذا المسار مع أبي الأسود الدؤلي في القرن الأول الهجري، عندما كُلّف بوضع أولى قواعد النحو بأمر من الخليفة عل 

ليل بن أحمد الفراهيدي، مؤسس علم العَروض والمعاجم، وتلميذه سيبويه، مؤلف كتاب "الكتاب" الذي يُعد طالب، ثم تطورت هذه القواعد على يد الخ
داولة في البيئات لكن هذه النهضة لم تكن ذات طابع مغلق أو أحادي، بل كانت مفتوحة على المعطيات الفكرية واللغوية المت.مرجعًا نحويًا كلاسيكيًا

دخلها الإسلام التي  باللغات  .الثقافية  الذين كانوا على دراية عميقة  السريان واليهود،  النصارى  المسلمين، وبخاصة  العلماء غير  وهنا برز دور 
أهّلهم للمشاركة في حركة   العلمية الكلاسيكية كالسريانية واليونانية والفهلوية، إضافة إلى العربية التي كانت لغتهم الإدارية والثقافية، ما  الترجمة 

الت دقيقةواللغوية  بلغة عربية  العلمية والفكرية  المصطلحات  نقل وتشكيل  في  بذلك  العباسي، وساهموا  العصر  الرُها  .ي شهدها  لعبت مدارس  لقد 
ركة الترجمة، حيث كانت هذه المدارس تُدرّس ونصيبين وحرّان في شمال العراق دورًا كبيرًا في إعداد نُخَب من النصارى السريان الذين ساهموا في ح

رن. وقد  النحو والمنطق باللغة السريانية، وهي لغة ذات بناء نحوي معقّد، مما منح طلابها خلفية عميقة لفهم قواعد اللغة العربية من منطلق مقا
التفسير، والفقه، والعلوم العقلية  ص  ساعد هذا على: عطية، )ياغة قواعد الإعراب، وضبط المفاهيم النحوية والمنطقية التي ستُستعمل لاحقًا في 

حنين بن إسحاق، الذي لم يكن نحويًا فقط، بل كانت ترجماته دقيقة لغويًا، :من أبرز هؤلًء العلماء.((Endress, 2006: p.135؛( 101 :2009
يوحنا بن البطريق، الذي ترجم كتب أرسطو وأفلاطون من اليونانية إلى .اعتمد فيها على قواعد النحو لضبط المعنى الدقيق للمصطلحات العلمية

سرجيس الرأسعيني، أحد أوائل المترجمين السريان،  .العربية، مستخدمًا مصطلحات لغوية نحوية دقيقة ساعدت في تشكيل اللغة الفلسفية الإسلامية
لقد أسهم هؤلاء في بلورة المصطلح  .الذين نقلوا نصوص الجدل والمنطق الأرسطي إلى العربية عبر السريانية، وراجعها لغويًا ليواكب المصطلح العربي

 اللغات الأجنبية إلى العربية عمليةً تتجاوز النقل الحرفي إلى إعادة تشكيل معرفي وثقافي العلمي العربي في المراحل الأولى، ما جعل الترجمة من

لمنطق، وهذا الجهد اللغوي كان له تأثيرٌ كبير على النحو والصرف العربي، من خلال إدخال منهجيات جديدة في التحليل اللغوي، واستخدام أدوات ا 
المعنى والتركيب )طه،   العلاقة بين  النحو في ضبط  أفادت علم  أدوات  المعنوية، وهي  اللفظية والدلالة  الدلالة   ؛  (142:   2004والتمييز بين 

Brockelmann, 1947: p.63)).  كما تجلى هذا التأثير أيضًا في المعاجم العربية الأولى مثل "العين" و"التهذيب"، حيث ساهمت المناهج اللغوية
لالة، والتقعيد، مما أسهم في إنشاء لغة علمية معيارية موحدة، قادرة على حمل العلوم والمفاهيم الجديدة  المقارنة في توسيع مفاهيم الاشتقاق، والد



379

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

ومن الجدير بالذكر أن الانفتاح على النخب غير المسلمة في هذا المجال لم   .التي تُنتَج في الحضارة الإسلامية، أو تُترجم إليها من اللغات الأخرى 
مامٌ عميق يكن ترفًا معرفيًا، بل ضرورة حضارية، لأن عملية "تعريب العلم" لم تكن ممكنة لولا مشاركة أصحاب الثقافات السابقة، ممن كان لديهم إل

 ,Gutasلامية تشكّلت في بيئة تعددية انصهرت فيها الطاقات على قاعدة خدمة المعرفة )بالمصطلح والمنطق والنحو، وهو ما يؤكد أن الحضارة الإس

2001, p.144؛ Morrow, 2012, p.91). 

شهدت الفلسفة الإسلامية في العصور الوسطى تطورًا فريدًا من نوعه، حيث لم تُكتفِ الحضارة تأثير الفلسفة الإسلامية على الفكر الأوروبي -3
والوحي، ويفتح    الإسلامية بنقل التراث اليوناني بل أعادت تشكيله، وربطته بالسياق الإسلامي العقائدي، فأنتجت تيارًا فلسفيًا جديدًا يمزج بين العقل

وقد بدأت حركة الفلسفة الإسلامية بالتوازي مع نهضة .المعرفة بشكل لم تعرفه أوروبا منذ أفول مدرسة الإسكندريةباب التأمل في الوجود والماهية و 
ابن ناعمة الحمصي  الترجمة في العصر العباسي، التي قام بها بالدرجة الأولى علماء غير مسلمين من النصارى السريان، مثل حنين بن إسحاق و 

خضعت  وقسطا بن لوقا، الذين ترجموا مؤلفات أفلاطون وأرسطو وجالينوس من اليونانية والسريانية إلى العربية. لم تكن هذه الترجمة حرفية، بل  
 ياغة لغوية وفكرية، مما مهّد لظهور طبقة جديدة من الفلاسفة المسلمين الذين تفاعلوا مع هذه النصوص بروح نقديةص  لعمليات مراجعة ونقد وإعادة

( (Gutas, 2001: p.95؛ ( Endress, 2006 :p.145  في هذا السياق، برز الكندي باعتباره أول فيلسوف عربي مسلم، حاول التوفيق بين تعاليم)
لذي عمّق البحث في النفس والمنطق الإسلام والفكر الأرسطي. ثم جاء الفارابي ليبني نظامًا فلسفيًا متكاملًا حول المدينة الفاضلة، وتبعه ابن سينا ا

ث منهجيتها. والميتافيزيقا، مؤلفًا كتاب "الشفاء" و"النجاة" و"الإشارات والتنبيهات"، وهي أعمال لا تقل أهمية عن مؤلفات أرسطو أو أفلاطون من حي
أرسطو وإعادة تقديمه بلغة عقلانية واضحة، مما جعله مصدرًا    أما ابن رشد، فقد كان العلامة الفارقة في تاريخ الفلسفة الإسلامية، إذ أسهم في شرح

ولم يكن النشاط الفلسفي حكرًا على المسلمين، بل شارك فيه Nasr, 2001: p.118))  ؛  )61:   2007السباعي،  )رئيسًا للفكر الأوروبي فيما بعد  
غريغوريوس أبو الفرج(، وهو عالم لاهوت وفيلسوف نصراني من أصول سريانية، ألّف كتبًا فلسفية باللغة  (مفكرون غير مسلمين مثل ابن العبري  

صنفاته في السريانية والعربية، واشتغل على قضايا الوجود والخلود والمعرفة. وقد نال احترامًا كبيرًا من العلماء المسلمين، واعتمد بعضهم على م
ومع انتقال الإرث الفلسفي الإسلامي إلى أوروبا، خاصة عبر الأندلس وصقلية، لعب اليهود .(Brockelmann, 1947, p.177) الفلسفة والمنطق

ففي مدينة طليطلة بالأندلس، نشطت حركة الترجمة بقيادة   .تينية والعبريةوالنصارى المترجمون دورًا محوريًا في نقل كتب الفلاسفة المسلمين إلى اللا
إل العربية  ابن سينا وابن رشد والكندي من  الذين ترجموا مؤلفات  الكريموني،  ى  علماء مثل دومينيك غونديسالفوس، وميخائيل سكوت، وجيراردو 

 Fakhry, 2002) ؛Arnold, 1913 :p.125) شر الميلادي)اللاتينية، فدخلت إلى جامعات باريس وبولونيا وأكسفورد وكمبردج في القرن الثاني ع

:p.99).المدرسي الفكر  بـ Scholasticism تأثر مفكرو  ابن رشد، بل إن بعضهم أسس ما عُرف  الكبير، بشروح  ، مثل توما الأكويني وألبرت 
إن  " :منه في حسم المسائل اللاهوتية والفلسفية. ولذا قال إرنست رينان  "الرشدية اللاتينية"، التي تبنت منطق ابن رشد وأسلوبه الجدلي، واستلهمت

 .(Rénan, 1866, p.42) "ابن رشد لم يكن فقط ناقلًا للفلسفة، بل معيدًا لصياغتها، وأن أوروبا تدين له ببوادر النهضة العقلانية
 ثانيًا: العلوم الطبيعية والتطبيقية 

بلغ الطب في الحضارة الإسلامية مرحلة من النضج والتقدم قلّ نظيرها في العصور الوسطى،  )الطب والصيدلة )ابن سينا والزهراوي أنموذجًا-1
بين حتى وُصفت المستشفيات الإسلامية آنذاك بأنها أرقى مؤسسات الرعاية الصحية والتعليم الطبي في العالم القديم. وقد جمع الطب الإسلامي  

وبين المنهج التجريبي والتحقيق العلمي من جهة أخرى، فأسس تقاليد طبية استمر أثرها حتى العصر  الخبرة الإغريقية والهندية والسريانية من جهة،  
احب موسوعة "القانون في  ص(  م1037– 980ابن سينا ):وقد برز في هذا المجال اثنان من أعظم أطباء الإسلام.)85:  2007الحديث )السباعي،  

اريخ الطبي، حيث تُرجم إلى اللاتينية واعتمدته جامعات أوروبا حتى القرن السابع عشر. جمع ابن الطب"، التي تُعد من أكثر الكتب تأثيرًا في الت
طبيب  :(م 1013–936الزهراوي ).سينا بين علم التشريح والفلسفة والدواء وعلم النفس، وابتكر تصنيفات للأمراض وطرائق للعلاج الفيزيائي والنفسي

أداة جراحية، ووصفًا دقيقًا   200أندلسي، يُعد مؤسس الجراحة العلمية، ومؤلف موسوعة "التصريف لمن عجز عن التأليف"، التي تضم أكثر من  
لكن الملاحظ أن تطور الطب  .((Nasr, 2001 :p.147؛(  214:  2002للعمليات، مثل الولادة القيصرية واستئصال الحصى والكسور )الزركلي،  

يه عدد كبير من الأطباء غير المسلمين، خاصة النصارى السريان واليهود، ممن ساهموا في بناء لم يكن حكرًا على العلماء المسلمين، بل أسهم ف
أسرة نسطورية  :آل بختيشوع:من أبرز هؤلاء.الطب الإسلامي نظريًا وتطبيقيًا، وكان لهم دور بارز في مؤسسات الدولة العباسية والفاطمية والأندلسية

طبيب نصراني تولّى إدارة  :يوحنا بن ماسويه."سريانية تولّت رئاسة الأطباء في بغداد لمدة ثلاثة قرون، وكانت تُدرّس الطب في "بيمارستان الرشيد
طبيب يهودي الأصل عمل في   :أبو زكريا الترجمان.بيت الحكمة، وأشرف على ترجمة كتب الطب اليونانية، وكتب مؤلفات في الحميات والتشريح



380

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

إلى بغداد )الخطيب،   العربية، وأسهم في نقل تجارب مدارس جنديسابور  إلى  السريانية  الطبية من  الكتب  العباسيين، وكان يترجم    2003بلاط 
 :بأنها مؤسسات متعددة الوظائف، كانت تشمل  –أو البيمارستانات    –تميزت المستشفيات الإسلامية  .(Brockelmann, 1947 :p.192   )؛( 122:

الناس المجاني لجميع  للطلاب على يد أطباء مختصين.العلاج  الطبي  للمرضى ووصفات مكتوبة  التعليم  وحدات خاصة للطب  .وجود سجلات 
عمل في هذه المستشفيات أطباء من مختلف الأديان بلا تفرقة، وهو ما وصفه توماس أرنولد   وقد.العقلي، وعيادات خارجية، وقاعات للعزل الصحي

لم تُعرف مؤسسة طبية في القرون الوسطى تضاهي البيمارستان الإسلامي في بغداد من حيث التسامح والتكامل المهني، حيث كان يعمل ":بقوله
  (Arnold, 1913, p.130) .فيها المسلم والمسيحي واليهودي جنبًا إلى جنب، يتقاضون الأجور ذاتها، ويشاركون في المؤتمرات الطبية دون تمييز

الطب  ومن السمات اللافتة أن هؤلاء الأطباء لم يقتصر دورهم على العلاج، بل شاركوا في العملية التعليمية والبحث الطبي، فكان بعضهم يُدرّس
وأضافوا عليه  لطلبة المسلمين، ويؤلف كتبًا تُقرأ في المدارس النظامية والبيمارستانات. كما نقلوا إلى العربية تراث جالينوس، بقراط، وديسقوريدس،  
إن الشراكة  ."عبر التجربة والتحقيق والملاحظة السريرية، ما شكل مع الزمن نسيجًا معرفيًا متكاملًا أطلق عليه المؤرخون اسم "الطب الإسلامي

لكفاءة، بل كان الاعتراف  ورها، حيث لم تكن الهوية الدينية معيارًا في تقييم اص  العلمية بين المسلمين وغير المسلمين في ميدان الطب تجسدت بأبهى
وهذا ما ساعد على تراكم المعرفة الطبية وترسيخ أخلاقيات المهنة، كما أن أطباء غير مسلمين نالوا ألقابًا  .بالعلم والقدرة والخبرة هو المعيار الوحيد

 .(Nasr, 2001, p.152) ؛( 165،: 2015فخرية من الخلفاء، بل وشاركوا في المؤتمرات الطبية في بغداد ودمشق وقرطبة )النجدي، 
شهدت العلوم الرياضية والفلكية في الحضارة الإسلامية ازدهارًا غير مسبوق، وشكلت معالم )الرياضيات والفلك )الخوارزمي والبتاني أنموذجًا  -2

يأتِ نتيجة بارزة في التاريخ العلمي العالمي، بل كانت القاعدة التي انطلقت منها النهضة الأوروبية في هذه الحقول. وتميز هذا الازدهار بأنه لم  
واستقلال منهجي، وهو ما ميّز العلماء المسلمين والمشتغلين معهم من غير المسلمين عن غيرهم من الأمم  النقل فقط، بل كان نتيجة إبداع وتطوير  

 .المعاصرة لهم

حجر الأساس في تطور الرياضيات الإسلامية، بل والرياضيات العالمية.   (م850يُعد محمد بن موسى الخوارزمي )ت. نحو    ريادة الخوارزمي •
فقد كان أول من أسس علم الجبر كعلم مستقل عن الحساب، وألف كتابه الشهير "الكتاب المختصر في حساب الجبر والمقابلة"، الذي ترجم إلى  

ن السادس عشر. كما وضع الخوارزمي الجذور الأولى لما يُعرف اليوم بـ اللاتينية في القرن الثاني عشر، وظل يُدرّس في جامعات أوروبا حتى القر 
الحديثة(Algorithms) ""الخوارزميات الحوسبة  أساس علم  اسمه، والتي أصبحت  إلى  نسبةً   ،  ( (Nasr, 2001 :p.142  1927سارتون،  )؛  

:310). 
فقد برز كواحد من أعظم علماء الفلك في الإسلام، بفضل دقته في   (م929أما محمد بن جابر البتاني )ت.     الجداول الفلكية الدقيقة عند البتاني •

ابات الرصد الفلكي، وتصحيحاته المهمة للجداول الفلكية. وقد قدّم أول وصف دقيق لانحراف الشمس، وتحديدًا لحركة الأوج الشمسي، كما طوّر حس
ر بها فلكيون أوروبيون كبار مثل كوبرنيكوس وكبلر في تطوير نظرياتهم طول السنة الشمسية بدقة فائقة. وقد تُرجمت أعماله إلى اللاتينية، وتأث

  (Brockelmann, 1947 : p.223 )؛(Sarton, 1927 : p.312)  الفلكية الحديثة
رغم أن الخوارزمي والبتاني كانا مسلمين، فإن تطور هذه العلوم لم يكن ممكنًا دون  مساهمة العلماء غير المسلمين في حقل الرياضيات والفلك •

 مساهمة العلماء غير المسلمين، خصوصًا الصابئة من حران، الذين شكّلوا طبقة علمية متقدمة، وكان لهم دور رئيسي في ترجمة علوم بطليموس 
، الفيلسوف الرياضي الصابئي الشهير، كان من أبرز من اشتغل في الرياضيات (م901ثابت بن قرة )ت.  .وأرخميدس وإقليدس، ثم مراجعتها وتطويرها

مفاهيم هندسية لليونان، وابتكر طرقًا في تحليل المعادلات. كما وضع نظريات في الميكانيكا والموائع لا تزال تُذكر    ححص  والفلك والهندسة والفيزياء
سِنان بن ثابت، ابنه، واصل نشاطه في الترجمة والتأليف، وشارك في إدارة بيمارستانات بغداد، وابتكر آلات رصد فلكي، وساهم في  .في تاريخ العلم

وقد كانوا جزءًا من نخبة العلماء العاملين في  .(Gutas, 2001 :p.148 )؛Brockelmann, 1947 :p.223) تحسين أدوات الرصد وزيادة دقتها)
ح المعرفي بيت الحكمة ببغداد، وكان لهم الحق في التدريس، والبحث، والنشر، بغض النظر عن خلفيتهم الدينية، وهو ما يُعدّ تجسيدًا عمليًا للتسام

 .((Morrow, 2012:93 ؛(71: 2006ح الحضارة الإسلامية )مقدسي، الذي طبع رو 
جرت ترجمة الأعمال العلمية العربية إلى اللاتينية والعبرية في الأندلس وصقلية منذ القرن الثاني عشر، خاصة في    الانتقال إلى أوروبا وتأثيره  •

وقد كان لكتاب الخوارزمي في  .مراكز مثل طليطلة وبرشلونة ومونبلييه، بواسطة يهود ونصارى عملوا على نقل التراث العلمي الإسلامي إلى أوروبا
واعتُبر الخوارزمي   .الجبر، وجدول البتاني الفلكي، وأعمال ثابت بن قرة الهندسية، أثر بالغ في تطوير علوم الحساب والفلك في الجامعات الأوروبية

 .(Gracia, 2012 :p.104) ؛(Endress, 2006 :p.187) "أبو الجبر"، والبتاني "منجم أوروبا"، وثابت بن قرة "من مؤسسي الميكانيكا الكلاسيكية



381

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

الإسلامي -4 والمعمار  )الهندسة  والتعليم  العلم  الإسلامية(مراكز  الحضارة  في  العلمي  والإنتاج  التعليم  مراكز  كالمدارس، —أسهمت 
بدور مركزي في نشر العلوم الهندسية والعمرانية، وأسّست لنهضة معمارية امتازت بالدقة والجمال والوظيفة. لقد  —والمساجد، والمراصد، والمكتبات 

رياضية، وقائمًا على التفاعل بين الفلك، والهندسة، والحساب، والذوق الفني، ولم يكن مجرد  كان المعلم المعماري الإسلامي امتدادًا للمعرفة العلمية ال
 .بناء، بل تجسيدًا حضاريًا لمبادئ التوحيد، والتناغم، والنظام

في مراكز مثل مرصد مراغة ومرصد سمرقند، وفي المدارس النظامية الكبرى في بغداد، ودمشق، والموصل،   بنية المراكز العلمية والمرصدية •
، استخدمت المعارف الهندسية في تصميم القاعات، تحديد اتجاه القبلة، وضبط المحاريب بدقة فلكية، وهو ما يتطلب خبرات عالية في  ونيشابور

الفنية علم المساحة، والمثلثات، والبناء المقنطر. وقد شارك في هذه المشاريع علماء مسلمون ومهندسون من غير المسلمين ممن امتلكوا المهارات  
 .(Endress, 2006 :p.156 ) ؛ (97 :2018مارية، وعملوا ضمن منظومة علمية موحدة )الشمري، والمع
كانت العمارة الإسلامية نموذجًا حيًّا للتداخل بين الثقافات، حيث ظهرت أساليب زخرفية وإنشائية مستمدة من   العمارة الإسلامية ودمج الثقافات •

ياغتها ضمن الروح الإسلامية. ويُعزى ذلك إلى أن عددًا كبيرًا من البنّائين والنحاتين والمزخرفين  ص  التراث البيزنطي والسرياني والقبطي، لكنها أعيدت
ة الذين عملوا في المشاريع المعمارية الإسلامية كانوا من النصارى واليهود، خاصة في الشام ومصر والأندلس، وقد أتيحت لهم حرية المساهم

التعاون ال القباب والعقود والأقواس  :ومن أبرز هذه الأساليب  .حرفي والمعرفيوالابتكار في إطار واضح من  العمارة  :تقنيات  وهي مستوحاة من 
الفُسيفساء والزخرفة  .ها طُوّرت لتناسب متطلبات المساجد والقصور الإسلامية، وتكيّفت مع العناصر الجمالية القرآنية والخط العربيالبيزنطية، لكن

وقد كان لهذه الفنون أصول رومانية وسريانية، لكن المهندسين المسلمين وغير المسلمين دمجوها في نسق فني رمزي يعكس  :النباتية والهندسية
الأمثلة الميدانية: قرطبة   188،: 2002الزركلي،  )؛  (Grabar, 1987 :p.81)  مفهوم "الوحدة في التعدد"، وهو مبدأ مركزي في الفن الإسلامي

في قرطبة، عملت فرق بناء تضم مسلمين ويهود ونصارى في تشييد جامع قرطبة الكبير، الذي جمع بين الأعمدة الرومانية     ودمشق والفسطاط
الحم السريانيوالأقواس  النمط  ذات  والبيضاء  والمستشفيات،   .راء  القصور  إنشاء  في  الأقباط  المعماريون  ساهم  الفاطمية،  والقاهرة  الفسطاط  في 

في دمشق، كان جامع بني أمية نموذجًا لتلاقح الفن البيزنطي مع الزخرفة الإسلامية،    .وخصوصًا في النقوش الحجرية والأسقف الخشبية المنقوشة
 (Creswell, 1958 :p.27) ؛( 99:  2018وشارك في زخرفته عدد من الفنانين المسيحيين المحليين )الشمري، 

لم تكن هذه العمارة الإسلامية مؤثرة فقط داخل العالم الإسلامي، بل امتد تأثيرها إلى أوروبا، خاصة بعد   الحروب الصليبية والانتقال إلى أوروبا •
تخطيط المدن   .القباب الدقيقة .نوافذ الموشورات .الأقواس المدببة :الحروب الصليبية، حيث شاهد الفرنجة لأول مرة الدقة المعمارية الإسلامية، مثل

في فرنسا وألمانيا، مثل   (Gothic Architecture) وقد نقل الصليبيون هذه التقنيات إلى أوروبا، فتجلت في العمارة القوطية  .وفق هندسة وظيفية
 (Morrow, 2012, p.90) ؛(Grabar, 1987, p.84) كاتدرائية شارتر وريمز، التي أظهرت تقنيات مستوحاة من المشرق الإسلامي

 أثر العلماء والمفكرين في المجتمع الإسلامي والعالمي المبحث الثالث

اء من يتناول هذا المبحث الأثر الذي خلّفه العلماء، وخصوصًا غير المسلمين، في تشكيل الحياة الفكرية والاجتماعية في الدولة الإسلامية، سو 
 :الداخل )داخل المجتمع الإسلامي( أو على مستوى التأثير في الحضارات الأخرى. وينقسم هذا المبحث إلى محورين رئيسيين

 أولًً: التأثير الداخلي 

إن النهضة التي شهدها العالم الإسلامي بين القرنين الثالث والسابع الهجري )التاسع إلى  دور العلماء في النهضة داخل العالم الإسلامي   -1
 الثالث عشر الميلادي( لم تكن مجرد طفرة علمية معزولة، بل كانت نتاج مشروع حضاري متكامل شاركت فيه أطراف متعددة، من مختلف الخلفيات 

مع لا إقصائي، حيث احتضنت الدولة الإسلامية عقولًا من المسلمين وغير المسلمين، وأسندت إليهم  الدينية والثقافية. وقد تميز هذا المشروع بأنه جا
من خلال  وقد أسهم العلماء في هذه النهضة  .مناصب ومهام علمية مهمة، ووفّرت لهم الحماية والرعاية والمؤسسات التي مكنتهم من التفوق والإبداع

وقد كان لغير المسلمين دور فعّال في   إثراء الحياة الثقافية والفكرية العامة  تطوير بنية التعليم ومناهجه  إنتاج المعرفة وتأصيلها:ثلاثة أوجه رئيسية
رطبة كل من هذه المحاور، خاصة في المدن الكبرى مثل بغداد، التي كانت قلب الدولة العباسية، ودمشق عاصمة الأمويين، والقاهرة الفاطمية، وق

جالس مناظرة يشارك فيها المسلمون واليهود عاصمة الأندلس. كانت هذه المدن تشهد حراكًا فكريًا ومعرفيًا هائلًا، وكانت تضم حلقات دراسية وم
 :ومن أبرز العائلات والمؤسسات التي شكّلت نواة هذه النهضة العلمية.والنصارى والصابئة معًا

وهي عائلة نسطورية سريانية الأصل، كان معظم أفرادها أطباء وفلكيين، عملوا في البلاط العباسي منذ عهد المنصور وحتى  أسرة آل بختيشوع •
ف والترجمة، المتوكل، وقد تولوا رئاسة بيمارستان بغداد، وأسهموا في إنشاء مناهج تعليمية طبية، وتنظيم دوائر الترجمة. امتدت أعمالهم إلى التألي



382

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

الإسلامي العلمي  النسيج  في  اندماجهم  مدى  يبيّن  ما  للخلفاء،  العلمية  المجالس  في  شاركوا  كما  الإغريقي،  الطب  مجال  في   )خصوصًا 
(Brockelmann, 1947, :p.189 ( 2002:145الزركلي، )؛ 

برز منهم يوحنا بن ماسويه، الطبيب والعالم النصراني الذي ترأس بيت الحكمة في بغداد في عهد المأمون، وأشرف على ترجمة    آل ماسويه •
يحظى بتقدير    عشرات الكتب من السريانية واليونانية إلى العربية، كما ألّف كتبًا في الطب، والعيون، والحميات، تُعدّ من أمهات الكتب الطبية. وكان 

 ؛( 132:  2003ء، ويُعد من أبرز الشخصيات العلمية في القرن الثالث الهجري، وقد دُوّنت سيرته ضمن كتب الطب الإسلامية )الخطيب، الخلفا
(Nasr, 2001  :p.150)   

يُعد ثابت بن قرة أحد أبرز علماء الصابئة في حران، وقد اشتغل بالرياضيات والفلك والهندسة والطب، وصحّح كثيرًا من    ثابت بن قرة وأسرته •
ا مفاهيم إقليدس وبطليموس. أسهم في إنشاء جداول فلكية دقيقة، وترجم كتبًا فلسفية مهمة. عمل ضمن فريق علمي في بيت الحكمة، وكان معترفً 

ابنه سنان وأحفاده مناصب علمية لاحقًا بكفاءته لدرجة أن خل تولّى  التدريس والتأليف، كما  العباس منحوه حرية   ,Endress, 2006) فاء بني 

:p.159) (144: 2015النجدي، )؛. 
م(، وكان يتقن العربية والسريانية واليونانية 13فيلسوف ولاهوتي سرياني، عاش في القرن السابع الهجري )(  ابن العبري )غريغوريوس أبو الفرج •

إلى المؤرخين  والفارسية، وألف كتبًا في الفلسفة والمنطق والتاريخ، وبعضها بالعربية. شارك في الحياة الثقافية في المشرق الإسلامي، وامتد تأثيره  
السباعي،  )؛  Gutas, 2001 :p.114) )ا للعلماء الذين جمعوا بين التراث المسيحي والتراث الإسلامي في إطار معرفي موحدالمسلمين. مثّل نموذجً 

أو المساجد الكبرى، كانت المجالس العلمية والمناظرات الفكرية تُقام بشكل دوري في قصور الخلفاء   البيئة العلمية والمجالس المناظرة)89:   2007
ك في  ويُدعى إليها العلماء من مختلف الديانات والمذاهب. وكان يُنظر إلى العلم بوصفه قيمة مشتركة، لا حكرًا على طائفة دون أخرى. وقد شار 

كما كانت دور العلم والمكتبات مفتوحة للجميع، .هذه المجالس علماء غير مسلمين، خاصة في موضوعات الطب، الفلك، المنطق، الفلسفة، واللغات
ليهود  ومن الأمثلة على ذلك: مكتبة العزيز بالله الفاطمية، وبيت الحكمة العباسي، ومكتبة قرطبة، وكلها احتوت مؤلفات لمترجمين ومؤلفين من ا

؛  Morrow, 2012 :p.92) )ضمن المناهج الرسميةوالنصارى. وقد تم توظيفهم رسميًا في هذه المؤسسات، بل وشُجعوا على التأليف والتعليم  
 ( 59:  2006مقدسي، )
كان لتخطيط المدن في الحضارة الإسلامية أبعاد حضارية عميقة، لا تقتصر على الجانب    إسهام العلماء في بناء المدن الإسلامية وتخطيطها •

ولم يكن تنفيذ هذا التخطيط ممكنًا دون مشاركة   .الإنشائي والعمراني فحسب، بل تشمل أيضًا الجوانب الاجتماعية، والاقتصادية، والدينية، والصحية
ائية، طيف واسع من الخبراء، بمن فيهم العلماء المعماريون والفنيون من غير المسلمين، ممن شاركوا في بناء البنى التحتية، وتطوير النظم الم

مثل بغداد ودمشق والقاهرة والفسطاط وقرطبة —وقد نشأت المدن الإسلامية الكبرى .وتصميم المؤسسات التعليمية والصحية، وتنسيق المدن الكبرى 
وقع الجغرافي، واحتياجات السكان، والبنية المؤسسية، والوظيفة الدينية، وطبقت أنظمة دقيقة في  ضمن رؤية حضارية شاملة، راعت الم- وسمرقند

ة، تقسيم الأحياء، الأسواق، شبكات الصرف الصحي، المرافق العامة، وهي كلها مجالات استلزم نجاحها توظيف مهندسين ومهنيين ذوي خبرات عالي
 بمن فيهم النصارى واليهود والصابئة

 بغداد: المدينة المدورة ومهندسوها غير المسلمون  •

م بأمر من الخليفة العباسي أبي جعفر المنصور، واختير لها تصميم دائري محاط بالأسوار والبوابات، وهو تصميم فريد 762تأسست بغداد عام  
  مستوحى من الهندسة الساسانية. وقد استعان المنصور بمجموعة من المهندسين الفرس والسريان، على رأسهم نوبخت الفارسي ومشورق النصراني، 

من ذوي الخبرة في تخطيط المدن والنجوم. وقد أشرف هؤلاء على تحديد محيط المدينة، واتجاهات البوابات، وتوزيع الحارات على أساس    وهما
(كما جرى توظيف علماء غير مسلمين في تصميم بيت  Miquel, 1991 :p.117 )  ؛(Creswell, 1958 :p.75)الوظيفة والمكانة الاجتماعية  

تانات، ودار العلم، والمراصد، وهي مؤسسات كان لها طابع وظيفي علمي، وكانت تتطلب معرفة دقيقة بالهندسة والهيدروليك،  الحكمة، والبيمارس
 ,Endress ؛( 100:  2018)الشمري،  وهي مجالات تفوق فيها عدد من النصارى والصابئة الذين نقلوا خبراتهم من مدارس جنديسابور ونصيبين

2006, p.167)). 

في الأندلس الإسلامية، خاصة في قرطبة وغرناطة، بلغ التعاون العمراني بين المسلمين   قرطبة وغرناطة: التعايش العمراني بين المسلمين واليهود •
مكتبة عامة. وقد ساهم    70مدرسة، و  80حمّام، و  700مسجد، و  300وغير المسلمين ذروته. كانت قرطبة مدينة علم وعمارة، تضم أكثر من  

حيث عملوا في ورش البلاط والخزف والنقش والفسيفساء. وقد ورد في السجلات   الحرفيون اليهود والنصارى في تصميم وزخرفة المساجد والقصور،



383

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 ,Levi-Provençal) ) ناعة النوافذ والزجاج الملوّن للمساجد الكبرى ص ناعًا من اليهود عملوا في زخرفة قصر الحمراء، وكذلك فيصالأندلسية أن

1950, p.142  ؛ Morrow, 2012, p.91) ولم تكن مساهمتهم مادية فقط، بل كان لهم رأي في بعض تفاصيل الوظائف الحضرية، مثل تنظيم)
بل منحتهم  الأسواق، توزيع المياه، بناء الحصون، وجباية الموارد، وقد اعتمدت الدولة الإسلامية في الأندلس على كفاءة هؤلاء الصناع دون تمييز،  

 .يدل على تسامح إداري واضح في بنية الدولة الامتيازات مقابل الخدمات الحضرية، ما

  في الفسطاط والقاهرة الفاطمية، استُعين بكفاءات معمارية قبطية في تصميم البيمارستانات الفسطاط والقاهرة: المعمار المشترك في أرض النيل •
القبب والمقرنصات الحجري، وتصميم  الخشبي، والمعمار  الحفر  العامة. وقد كان للأقباط خبرة متوارثة في فنون  وقد شاركوا في بناء   .والمباني 

المؤسسات التعليمية مثل الجامع الأزهر، وفي زخرفة العديد من القصور والحصون الفاطمية، حيث تطورت مدرسة معمارية تجمع بين الرمزية 
 .(102: 2018الشمري، )؛ Creswell, 1958 :p.84) )الإسلامية والتقنية المسيحية

 :كان لغير المسلمين مكانة ضمن المؤسسات الرسمية التي تُعنى بتخطيط المدن، ومنها إدماج غير المسلمين في مؤسسات التخطيط الحضري  •

الذي نظم توزيع الموارد   :الوقف الهندسي.الذي راقب الأسواق، والمرافق العامة :ديوان الحسبة  الذي أدار مشاريع البناء والتشييد :ديوان المهندسين
وقد شغل غير المسلمين وظائف في هذه المؤسسات، سواء كمستشارين أو منفذين، واستُشيروا في المشاريع .لبناء المساجد والمدارس والحمّامات

  (Morrow, 2012 :p.93) ؛( 72: 2006الكبرى، وأحيانًا كُلّفوا بإدارة بعض المنشآت )مقدسي، 
لعب العلماء، منذ القرون الأولى للهجرة، دورًا حاسمًا في توجيه الحركات الإصلاحية   العلاقة بين العلماء والحركات الإصلاحية الإسلامية  -2

بالتفاعل    داخل المجتمعات الإسلامية، سواء على مستوى العقيدة أو الفقه أو الاجتماع أو السلطة. وقد كان لهذا الدور طابع تشاوري تراكمي، يتميز
التجربة الاجتماعية والتراث المعرفي. وفي هذا السياق، لا يمكن إغفال حقيقة أن عددًا من الأدوات  بين النصوص الدينية والمعارف العقلية، وبين  

ة، المعرفية الأساسية التي استخدمها المصلحون المسلمون كانت مستندة إلى جهود فكرية شارك فيها علماء غير مسلمين، خاصة في ميدان الترجم
ميّزت الخطاب الإصلاحي في الإسلام أنه خطاب عقلاني حواري، يستند إلى الحجة والنقاش والنقد. وقد  من أبرز السمات التي  .والمنطق، والجدل

نقله تطور هذا الخطاب في أحضان المدارس الكلامية مثل المعتزلة والأشاعرة والمرجئة، التي اعتمدت على أدوات عقلية ومنطقية، كثير منها تم  
 Gutas, 2001؛ )Endress, 2006 :p.211) )طي بواسطة المترجمين السريان واليهود في العصر العباسيمن الفلسفة اليونانية والمنطق الأرس

:p.85). 
كان للمترجمين غير المسلمين، وعلى رأسهم حنين بن إسحاق، وابن ناعمة الحمصي،    دور المترجمين غير المسلمين في خدمة الإصلاح الفكري  •

إلى اللغة العربية، ما مكّن   الماهية والوجود   الاستدلال والقياس المنطقي  العلية والسببية  الجوهر والعرض :وقسطا بن لوقا، الفضل في نقل مفاهيم مثل
سفة، بل  علماء الكلام المسلمين من تأسيس نظام منهجي عقلي متكامل، استخدموه في الدفاع عن العقيدة، والرد على الفرق المنحرفة، ومناقشة الفلا

إصلاحي    الأدوات في تأسيس خطاب  وتوجيه السلطة أحيانًا. وقد استفاد المصلحون الدينيون في العصر العباسي، والأندلسي، والفاطمي من هذه 
 (93:  2007السباعي، )؛ Nasr, 2001 :p.127) ) واعٍ ومتماسك

، حيث كان "البيئة الإصلاحية المتعددة الخلفيات"أسهم هذا التفاعل أيضًا في تكوين ما يمكن تسميته بـ    التفاعل بين المذاهب ومدارس الترجمة •
ر الطب  يتم تبادل الآراء بين العلماء المسلمين وغيرهم من الحكماء والمترجمين ضمن المجالس العلمية في بغداد، وبيت الحكمة، والمراصد، ودوائ

ماء مسيحيين والفلك. بل إن بعض المصنفات الفلسفية التي كُتبت بالعربية، ومنها ما حمل مضامين عقلانية وإصلاحية، قد أُنتجت من قبل عل
للمنطق  النصارى ساهموا في تأليف شروح  "الفهرست" أن عددًا من  النديم في  ابن  أكد  الجدل العقدي الإسلامي. وقد  ويهود، وأثّرت في مسار 

 ( 66: 2006مقدسي، )؛ ( 1978:271ية)ابن النديم، استُخدمت لاحقًا في المدارس النظام
في بعض المراحل، كان لغير المسلمين حضور في الدفاع عن قضايا العدالة الاجتماعية، والتصدي  العلاقة مع الحركات الاحتجاجية والاجتماعية •

لانحراف بعض السلطات، من خلال الكتابة في الطب والسياسة والمجتمع بأسلوب إصلاحي ينسجم مع روح العصر. وقد حملت بعض أعمالهم 
بات المفكرين المسلمين الذين تشكلت لديهم رؤية إصلاحية إنسانية شاملة، لا تقوم مضامين إصلاحية وإن كانت مموهة أو رمزية، وأثرت في كتا
كما أن مدارس كـ الظاهرية، والمعتزلة، وبعض فقهاء الأندلس والمغرب استفادوا من  .فقط على التصحيح الديني، بل تشمل العدالة والحرية والعقلانية

 ,Fakhry) ) راكم المنطقي والفلسفي في الدفاع عن رؤاهم الإصلاحية، وهو تراكم ساهم غير المسلمين في تشكيله عبر الترجمة والتعليق والتحقيقالت

2002 :p.82 ؛ Brockelmann, 1947 :p.175)). 
 ثانياً: التأثير الخارجي 



384

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 انتقال العلوم الإسلامية إلى أوروبا عبر الأندلس  -1

شكّلت الأندلس الإسلامية، خصوصًا في مدن مثل قرطبة، طليطلة، إشبيلية، وغرناطة، فضاءً حضاريًا متنوعًا،  بيئة أندلسية متعددة الثقافات •
ليمية  احتضن المسلمين واليهود والنصارى، ووفّر لهم حرية المشاركة في النشاط العلمي والفكري. وكان هذا التنوع مصدرَ ثراء، أفرز مؤسسات تع

 ,Levi-Provençal).(Gutas, 2001 :p.112 )؛(Levi-Provençal, 1950 :p.142)  ق لنهضة معرفية واسعةوترجمية مشتركة، مهدت الطري

1950 :p.142)؛ (Gutas, 2001 :p.112) 
المترجمين غير المسلمين • اليهود والنصارى الذين يجيدون العربية   دور  أبرز المترجمين الذين نقلوا العلوم من العربية إلى اللاتينية كانوا من 

ترجم أعمال     :(John of Seville)يوحنا الإشبيلي  .كتابًا في الطب والفلك والفلسفة  70ترجم أكثر من   :جراردو الكريموني:واللاتينية معًا، ومنهم
وقد عمل هؤلاء ضمن فرق ترجمة في طليطلة، برعاية .شارك في ترجمة النصوص الفلكية والرياضية :أبراهام بن عزرا.ابن سينا في الطب والمنطق

 ؛Arnold 1913, :p.125) )؛(Fakhry, 2002: p.99) حكومية كاثوليكية، مما يعكس اعترافًا أوروبيًا مبكرًا بقيمة الإنتاج العلمي الإسلامي
Nasr, 2001 :p.141)). 

لابن سينا، استُخدم في مناهج جامعة   "القانون في الطب"كتاب  :من أهم المؤلفات التي أثرت في الفكر الأوروبي  المؤلفات المنتقلة إلى أوروبا •
القرن   حتى  والمقابلة"كتاب  . (Nasr, 2001:p.152) 17مونبلييه  أوروبا "الجبر  في  الجبر  علم  أسّس   ,Sarton) للخوارزمي، 

1927:p.296).مؤلفات ابن رشد، لا سيما "تهافت التهافت"، أثرت في الفكر الفلسفي الأوروبي، وتُرجمت إلى اللاتينية والعبرية  (Gutas, 2001 

:p.203)؛  (Rénan, 1866 :p.42) 
م، أصبحت المدينة مركزًا عالميًا للترجمة من العربية إلى اللاتينية. 1085بعد دخول الإسبان إلى طليطلة عام   طليطلة: مركز عالمي للترجمة •

وز الفكر  وقد دعمت الكنيسة هذه العملية بإنشاء مدارس لتعليم اللغة العربية، وتوظيف مترجمين من اليهود والنصارى المستعربين، والذين نقلوا كن
 Gracia, 2012, :p.104 ))؛Levi-Provençal, 1950, :p.183 ) )الإسلامي إلى أوروبا

 :توما الأكويني:أثّرت هذه الترجمات في بناء المنهج الفلسفي والعلمي الأوروبي، وكان من أبرز من تأثروا بها  التأثير في النهضة الأوروبية •

أرسطو فلسفة  تفسير  في  رشد  ابن  شروح  بيكون .(Fakhry, 2002, :p.104) استخدم  والمنهج   :روجر  البصريات  في  الهيثم  ابن  بأعمال  تأثر 
 ,Fakhry, 2002) ).(Rénan, 1866, :p.47) دمج المنطق الإسلامي في اللاهوت المسيحي :رايموند لول.Nasr, 2001, :p.159) )التجريبي

:p.104؛   (Nasr, 2001, :p.159)؛  (Rénan, 1866, :p.47) 

لم تكن الحضارة الإسلامية مجرد مشروع داخلي للمسلمين، بل كانت حضارة تفاعلية عابرة دور المفكرين المسلمين الحضاري بين الثقافات  -2
إلى  —لمون للحدود الجغرافية والدينية، قادرة على التأثير في ثقافات متعددة، وعلى استقبال التأثير أيضًا. وفي هذا الإطار، أدّى المفكرون المس

دورًا محوريًا في تكوين بنية معرفية عالمية، تقوم على الحوار، والجدل، والترجمة، —لحضارة الإسلاميةجانب العلماء غير المسلمين العاملين في ظل ا
 ,Endress, 2006) ؛(Gutas, 2001, p.144)   "التلاقي أو التلاقح الحضاري "والنقد، والتجريب، والانفتاح، وهي مكونات ما يُعرف اليوم بـ  

p.189)   لقد قامت هذه الثقافة على مبدأ أن المعرفة لا دين لها، وأن الحق يُقبل ممن جاء به، كما عبر عن ذلك الإمام علي بن أبي طالب رضي
المسلمين، وخصوصًا في   العصور العباسية والأندلسية، وشهدت مساهمة واسعة من غير  الله عنه. ولذلك ازدهرت حركة الترجمة والتدوين في 

لمنطق، والطب، والرياضيات. ولم يكن هذا مجرد ترجمة حرفية، بل تفاعلًا معرفيًا بلغ ذروته في الفكر الإسلامي، الذي جمع بين المنطق الفلسفة، وا
 ,Nasr, 2001)  اليوناني، والميتافيزيقا الإسلامية، والفكر الديني التوحيدي، ليؤسس لمنهج نقدي أصيل أثّر بشكل مباشر في أوروبا المسيحية لاحقًا

:p.133) ؛ (Fakhry, 2002, :p.117)  
قام عدد من المفكرين المسلمين، مثل ابن رشد، والفارابي، وابن سينا، والبيروني، بدور الوسيط الحضاري   المفكرون المسلمون كوسطاء حضاريين •

 .ابن رشد، بشروحه لكتب أرسطو، مكّن الأوروبيين من فهم الفلسفة القديمة بمنهجية عقلانية.بين التراث الكلاسيكي اليوناني وبين أوروبا اللاتينية

ابن سينا، قدّم تصورًا فلسفيًا للطب والنفس ما زال يُدرس  .ياغة الفلسفة السياسية وفق نسق يجمع بين المدينة الفاضلة والشريعةص  الفارابي، أعاد
ابن سينا(، وأُدرجت مؤلفاتهم ضمن المناهج  ) Avicenna (ابن رشدو Averroes (وقد أطلق على هؤلاء في الغرب أسماء لاتينية، مثل  .حتى اليوم

 ,Sarton) )  ؛ ( Rénan, 1866, p.58) التعليمية للجامعات الأوروبية مثل باريس وبولونيا وأكسفورد، حتى القرنين السادس عشر والسابع عشر

1927, :p.318).(Rénan, 1866, :p.58؛ (Sarton, 1927, :p.318) استيعاب الغير في نموذج معرفي مشترك 



385

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

هم في  وما يُميّز الحضارة الإسلامية في هذا السياق أنها لم تستبعد العلماء غير المسلمين من النسق العلمي أو الفكري، بل احتضنتهم، وأدمجت
البارزة الأمثلة  ومن  والتأليف.  البحث  حرية  ومنحتهم  العلمية،  قرة  :المؤسسات  بن  والفلك(ثابت  الهندسة  طوّر  الذي  إسحاق  .صابئي(،  بن  حنين 

إن قبول هؤلاء .سرياني(، الذي كتب في الفلسفة والتاريخ، واعتمد عليه مؤرخو المسلمين(ابن العبري  .نصراني(، الذي ترجم وألّف في الطب والمنطق(
في ذلك  في أعلى مراكز المعرفة الإسلامية، ومنحهم فرصًا للتدريس والنشر، يعكس الطبيعة العالمية والإنسانية للحضارة الإسلامية، التي سبقَت  

النماذج المعرفية الأخرى، بما فيها أوروبا نفسها، التي كانت في العصور نفسها تُقصي المخالف دينيًا وفكريً   ,Morrow, 2012)   اكثيرًا من 

:p.91)؛ (Brockelmann, 1947, :p.182)  
، عندما استعادت أوروبا التراث (م18–17بلغ تأثير المفكرين المسلمين ذروته في عصر الأنوار الأوروبي ) التأثير في عصر الأنوار الأوروبي •

كانط  .فولتير إلى تسامح الإسلام العلمي.مونتسكيو إلى النظام القانوني الإسلامي:العربي الإسلامي في الفلسفة والعلوم والتربية. وقد أشار فلاسفة مثل
وقد علّق المؤرخ الإسباني دون ميغيل أسين بلاثيوس بأن "الفكر الإسلامي، خاصة في  .إلى قيمة العقل التي تعززت من خلال كتابات الرشديين

الحديثة الحرية والعقلانية في أوروبا  لمفاهيم  العميقة  الجذور   ,Asian Palacios).(Asín Palacios, 1927, :p.213)  "الأندلس، كان أحد 

1927, :p.213)؛ (Gracia, 2012, :p.108) 
 الخاتمة 

ة للمسلمين بعد هذه الجولة البحثية في المباحث الثلاثة، يتضح أن الحضارة الإسلامية لم تكن مشروعًا أحادي البُعد، أو منغلقًا على الذات الديني
وا في كنف الدولة  فحسب، بل كانت فضاءً معرفيًا وإنسانيًا متعددًا وتشاركيًا، انخرط فيه العلماء والمفكرون من مختلف الأديان والثقافات، ممن عاش

لقد تناول المبحث الأول الإطار النظري والتاريخي للحضارة الإسلامية، وبيّن أنها حضارة قامت على أسس  .الإسلامية وشاركوا في بنائها وازدهارها
بالعلم والمعرفة ك .ربانية، وعقلانية، وشمولية قيمة عليا. وتميزت هذه  فهي حضارة اعتمدت على الوحي الإلهي دون أن تُقصي العقل، واحتفت 

أما في المبحث الثاني، فقد تركزت الدراسة على إسهامات العلماء  .الحضارة بالتوازن بين الدين والدنيا، وبين الثابت والمتغير، وبين الوحدة والتعدد
لفلك،  غير المسلمين في تطور العلوم الإسلامية، وظهر بجلاء أن دورهم لم يكن ثانويًا أو عرضيًا، بل كان دورًا تأسيسيًا في مجالات الطب، وا

في العلماء  هؤلاء  عمل  وقد  والعمارة.  والمنطق،  والرياضيات،  وبناء   والفلسفة،  المفاهيم،  وتطوير  المناهج،  إنتاج  في  وشاركوا  الدولة،  مؤسسات 
لإسلامي، مثل التعليم، وبناء المدن، والحركات وفي المبحث الثالث، تم تحليل أثر هؤلاء العلماء في الحياة الداخلية للمجتمع ا.المؤسسات العلمية

جالات الإصلاحية، بالإضافة إلى دورهم الخارجي في نقل المعارف الإسلامية إلى أوروبا عبر الأندلس، وهو ما مهد لظهور النهضة الأوروبية في م
إن نموذج "العالم" في الحضارة الإسلامية لم يكن قائمًا على أساس ديني أو طائفي، بل كان قائمًا على الجدارة العلمية  .الفلسفة والعلم والمنهج

 .وهذا ما جعل الحضارة الإسلامية الأولى من نوعها التي تستوعب التنوع وتحوّله إلى قوة معرفية، لا تهديدًا للهوية .والانتماء المعرفي

 :التوصيات

إعادة النظر في المناهج    تشجيع البحوث المتخصصة في دراسة إسهامات غير المسلمين في الحضارة الإسلامية ضمن التخصصات العلمية الدقيقة
الخطاب المعرفي الذي يربط الماضي بالحاضر ويؤسس لحوار    تعزيز.الدراسية لتسليط الضوء على البعد التعددي في تطور الحضارة الإسلامية

لا تمثل هذه الدراسة محاولة لتوثيق ماضٍ منجز فحسب، بل هي دعوة لاستلهام هذا الماضي الحضاري .ثقافي مبني على قيم التسامح والتكامل
 .الواسع لبناء مستقبل علمي مشترك، قائم على احترام الإنسان، وتقدير العقل، والانفتاح على الآخر

 قائمة المصادر والمراجع

 أولًا: المصادر العربية

 .2004بيروت: دار الفكر،   .المقدمة .ابن خلدون، عبد الرحمن بن محمد •

 .1978بيروت: دار المعرفة،  .الفهرست .ابن النديم، محمد بن إسحاق •

،  5بيروت: دار العلم للملايين، ط .الأعلام: قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين .الزركلي، خير الدين •
2002. 

 .2007بيروت: دار الوراق،  .من روائع حضارتنا .السباعي، مصطفى •

 .2018بغداد: دار ميزوبوتاميا،   .الحرفيون غير المسلمين في العمارة الإسلامية .الشمري، سليم عبد العزيز •

 .2004القاهرة: دار المعارف،  .في الشعر الجاهلي  .الطه، حسين •



386

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 .2009القاهرة: دار النشر للجامعات،  .الترجمة عند العرب: نشأتها وتطورها .عطية، محمد حسين •

 .2006القاهرة: دار الشروق،   .مقومات الحضارة الإسلامية .عمارة، محمد •

 .1986الرياض: المعهد العالمي للفكر الإسلامي،  .مبادئ المعرفة الإسلامية .الفاروقي، إسماعيل راجي •

 .2006ترجمة عاطف القطف. بيروت: مركز دراسات الوحدة العربية،  .نشأة الكليات: معاهد التعليم العليا في الإسلام .مقدسي، جورج •

 .2015بغداد: مركز دراسات التراث العلمي،  .دور غير المسلمين في العلوم في العصر العباسي  .النجدي، أحمد •

   .2003القاهرة: مكتبة وهبة،  .العلم والحضارة في الإسلام .الخطيب، عبد الكريم •

• ( هادي  حامد  مجلد  2023بدن،  الإسلامية،  العقيدة  ضوء  في  الفكري  الإصلاح  تحقيق  وسائل  العدد  22(،   ،48  ،
010-048-022-https://doi.org/10.54633/2333  

 )ثانياً: المصادر الأجنبية )مترجمة أو أجنبية
• Arnold, Thomas. The Preaching of Islam. London: Constable & Co., 1913. 

• Asín Palacios, Miguel. La Escatología musulmana en la Divina Comedia. Madrid: Real Academia de la 

Historia, 1927. 

• Brockelmann, Carl. History of the Arabic Written Tradition. Leiden: Brill, 1947. 

• Creswell, K.A.C. A Short Account of Early Muslim Architecture. Oxford: Clarendon Press, 1958. 

• Endress, Gerhard. The Classical Heritage in Islam. London: Brill, 2006. 

• Fakhry, Majid. A History of Islamic Philosophy. New York: Columbia University Press, 2002. 

• Gutas, Dimitri. Greek Thought, Arabic Culture: The Graeco-Arabic Translation Movement in Baghdad and 

Early Abbasid Society. London: Routledge, 2001. 

• Gracia, Jorge J. E. Philosophy in the Middle Ages: The Christian, Islamic, and Jewish Traditions. New York: 

Springer, 2012. 

• Levi-Provençal, Évariste. Histoire de l’Espagne Musulmane. Paris: Maisonneuve, 1950. 

• Miquel, André. La Géographie humaine du monde musulman jusqu’au milieu du 11e siècle. Paris: Mouton, 

1991. 

• Morrow, John Andrew. The Covenants of the Prophet Muhammad with the Christians of the World. USA: 

Angelico Press, 2012. 

• Nasr, Seyyed Hossein. Science and Civilization in Islam. Harvard University Press, 2001. 

• Rénan, Ernest. Averroès et l’Averroïsme. Paris: Calmann Lévy, 1866. 

• Sarton, George. Introduction to the History of Science, Vol. 1. Baltimore: Carnegie Institution, 1927. 

 

https://doi.org/10.54633/2333-022-048-010

