
310

         Journal Of the Iraqia University (75-2) January (2026) 

 

 

ISSN(Print): 1813-4521 OnIine ISSN:2663-7502 

Journal Of the Iraqia University 
available online at 

https://iasj.rdd.edu.iq/journals/journal/view/247  
 

 
 
   في شعر نف  ــثيمة الع

 
 الأندلسي الـدوافع و التجـليات    بير الشاطبي ابن ج

  د  أحمد مهدي حمد م . 
 الأساسيةكلية التربية  /جامعة واسط  

The Theme of Violence in the Poetry of Ibn Jubayr al-Shatibi al-Andalusi: 

Motives and Manifestations 
AHMED MAHDI HAMAD DR .  

Wasit University College of Basic Education  
 الملخص : 

 تهدف هذه الدراسة إلى تسليط الضوء على ثيمة العنف في شعر ابن جبير الشاطبي الأندلسي ، فقد شكل العنف ظاهرة متجددة في الأدب العربي
ضور  ، فهو دائم الأرتباط به و بالوجود الأنساني ، و استطاعت هذه الظاهرة المحافظة على أساليبها و دوافعها عبر الأزمنة ، ومن هنا كان ح 

يمة العنف في نتاج الشاطبي والتي هي قطب الرحى عنده ، فهي دائمة الحضور في أغلب اغراضه الشعرية ، كما وقفنا في هذه الدراسة على  ث
 : ابن جبير ، الأندلس ، العنف ، الدوافع .  الكلمات المفتاحيةالعنف وماظاهره و تمثلاته و تجلياته في أغراضه الشعرية المختلفة  

Summary :  
This study aims to highlight the theme of violence in the poetry of Ibn Jubayr al-Shatibi al-Andalusi. Violence 

has been a recurring phenomenon in Arabic literature, as it is always linked to it and to human existence. This 

phenomenon has been able to maintain its methods and motives across the ages. Hence, the presence of the theme 

of violence in al-Shatibi’s output is the central focus, as it is always present in most of his poetic purposes. In 

this study, we have examined violence, its manifestations, representations, and expressions in his poetic output  

Keywords: Ibn Jubayr , Andalusia, violence, motives 

 المقدمة  : 
محمد بن عبد الله و على آله الطيبين الطاهرين .تُعدّ دراسة الثيمات   الحمد لله رب العالمين ، و الصلاة و السلام على أشرف الخلق  و المرسلين ،

ا الاجتماعي الشعرية واحدةً من المسارات المركزية لفهم البنية العميقة للنص الأدبي، لأنها تكشف عن أبعاد الذات المنتِجة للنص وعلاقاتها بسياقه
ف في شعر ابن جبير الشاطبي، وهو شاعر لم ينل حظَّه الكافي من الدرس والتحليل،  والثقافي. ويأتي هذا البحث ليُسلّط الضوء على ثيمة العن

وياته الدلالية على الرغم من أن ديوانه يحوي خطابًا شعريًا زاخرًا بالتوترات الوجدانية والانفعالات الفكرية التي تؤسّس لصور متعددة من العنف بمست
د رؤية الشاعر  والرمزية.ولأن العنف ظاهرة إنسانية ملازمة   للتحولات التاريخية والاجتماعية، فإنه في الشعر يتحول إلى بنية لغوية وصورة فنية تُجسِّ

للعالم، وتكشف عن موقعه ضمن شبكة الصراعات الفكرية والسياسية التي كان يشهدها عصره.ويهدف هذا البحث إلى استقصاء مظاهر العنف 
يل دوافعه من جهة أخرى، وذلك من خلال تتبّع الأبيات التي تتضمن خطابًا مباشِرًا أو ضمنيًا يحيل  في ديوان ابن جبير الشاطبي من جهة، وتحل

العنف :  إلى القوة، أو المواجهة، أو الإقصاء، أو التهديد ، أو المفردات ذات الطابع العدائي غير المباشر كما يسعى البحث إلى فهم طبيعة هذا  
اق البلاغي؟ أم عنف أيديولوجي يتأسس على موقف فكري محدد؟ أم هو ردّ فعل على ظروف اجتماعية هل هو عنف لغوي جمالي يمليه السي

الدلالية، والمنهج السياقي الذي ي القائم على تفكيك الصور البلاغية والحقول  التحليل النصي  ربط وسياسية قاسية؟وتتكامل منهجية البحث بين 
ومن خلال هذا التكامل، يسعى البحث إلى تقديم قراءة معمقة لثيمة العنف بوصفها مفتاحًا للاقتراب   التجليات الفنية بالظروف المحيطة بالشاعر.

لمتعلقة من عالم ابن جبير الشاطبي، وفهم خطابه الشعري بوصفه وثيقة أدبية تعبّر عن بنية الوعي في زمنه، وتُسهم في إثراء الدراسات النقدية ا
ة هذه الدراسة في تسليط الضوء على نصوص العنف عند ابن جبير و أسبابها و بواعثها ، و إظهار تجليات  بالشعر العربي الوسيطو تكمن أهمي

العنف في هذه النصوص ، و للولوج إلى تلك النصوص سلطنا الضوء عليها في مختلف الأغراض مع عرض الدلالات التي تحمل نبرة العنف  



311

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

بين تلك النصوص و المفردات ، مع الإفادة من المنهج الوصفي التحليلي في تحليل نصوص التي تحمل ثيمات العنف وبيان الخصائص الفنية  
 فيها . 

 التمهيد  : 
، وأخذ  حياتهُ :هو أبو الحسين محمد بن أحمد بن جُبير الكناني ، الأندلسي ، الشاطبي ، البلنسي . وولد فيها ، وسمع العوم من أبيه في شاطبة  

القران عن أبي الحسن بن أبي العيش" كان من علماء الأندلس في الفقه و الحديث ، وكانت له مشاركة في الآداب ، وصفه لسان الدين بن  
و قال الأبار عنه : " عني بالآداب ، فبلغ فيها الغاية ، وبرع  (  5،ص    1964)الكناني  ، خطيب في إحاطته بأنه أديباً بارعاً و شاعراً مجدياً "  ال

ربع في النظم والنثر ، ودون شعره ، ونال دنيا عريضة ، وتقدم ، ثم زهد . له ثلاث رحلات إلى المشرق . مات بالإسكندرية في شعبان سنة أ
" و كان ابن جبير كثير الرحلات فقد رحل ودخل بغداد ودمشق وسمع بشاطبة، وعني بالآداب، (  46،ص    1981) الذهبي ،  عشرة وستمائة "  

لك ورحل الى المشرق لأداء فريضة الحج، وسمع بمكة، ثم رحل ثانية الى المشرق وعاد الى المغرب، ثم رحل ثالثة وجاور بمكة والقدس وحدث هنا
. أما شعره فأفضل من تطرق له هو المقري في كتابه نفح الطيب    (  246،ص    1957) كحالة ،  شعبان "    ٢٩واخذ عنه، وتوفي بالاسكندرية في  

  ، فستعرض لنا المقري الصور الفنية الدقيقة للشاطبي ، مظهراً عن رحالة وشاعر أندلسي فذ جمع في نتاجه الشعري جمال الأسلوب و رقته ،و 
ستعرضه المقري يدل على ملكه راسخه ، ولغة يطغي عليها الطابع السليم ، فهو لا يفرط في الزخارف اللفظية أو الغلو في الترصيع  شعره الذي ا

فينتج  ، كما امتاز شعره بالنزعة الوجدانية فهو دائم التأمل الكثير في أحول الأنسان وما يصيب المرء من كوارث واحداث في على مدى الازمنة ،
م  يات ممزوجة بالحكمة و العبرة و الإنكسارات النفسية و الإنسانية .و الغالب على شعره النزعة الواضحة في استنباط الذات ، فهو يقف أمالنا أب

ديداً وتح  الحنين و مخرجاتها موقف المتأمل الذي يرى و يجد في هذه الدنيا مسرح للفناء و انقلاب أحوالها ، كما امتاز شعره بالبراعة في التصوير
النظم  الطبيعة و الأمكنة فيقدم لنا صور عمادها الدقة في التصوير ، كما قدم المقري نماذج من شعر المديح لديه تظهر فيه قدرته العالية على  

المغالاة متكئاً على غرار القصائد التقليدية الكلاسيكية العربية ، من غير أن يفقد خصوصيته الأندلسية ، فيأتي مدحه معتدلًا بعيداً عن الغو و  
حذراً  على الصدق تجاه الممدوح و النصح و الأرشاد ، وهذا ما وجدناه في أغلب قصائده المدحية الموجهة نحو الأمراء ، فهو دائم النصح لهم ، م

ا وصل إلينا من نتاجه إياهم من الابتعاد عن الدين و السنن ، داعياً إلياهم إلى مواصلة الجاهد وحث الناس عليه اما مراثيه التي هي أجود م
حصار  الأدبي ، فيبلغ فيها الشاطبي ذروة صفائه الشعري ، إذ تظهر فيهت إنكساراته النفسية و الإنسانية في إبهى صوره ، وتظهر قدرته على است

 .   ( 388،   380،ص  1968) المقري ، المفجوع به عبر صور مؤثرة "  
  بالرجوع إلى أغلب المعجمات اللغوية في مادة ) العنف ( وجد أنها مثلثة العين : " بالرفع و الفتح و الكسر وهو ضد الرفق ، وهو الشديد العنف :  

لعنف  في القول و الفعل ، وحقيقة العنف : أنه الشدة في قول أو رأي أو فعل أو حال وهو ما يولد مايسمى بالعنف العقدي ، و العنف العلمي و ا
   ( . 15،ص   2008) الشبل ، الفكري في الرآي و الفهم و التصور ، إذا العنف نتيجة للغلو و التطرف " 

تكشف هذه النقطة عن دور الرحلات في حياة الشاعر وأثرها في  أولًا : دور الرحلات في حياة الشاعر وتجلي نبرة العنف في خطابه الشعري   
المخاطر تكوين العنف عنده ، وأن السفر ليس مجرد انتقال مكاني عند ابن جبير، بل تجربة وجودية تعيد تشكيل رؤية العالم ، فالتماس المباشر مع  

صوص يتداخل فيها الدوافع بالتجليات ، حيث تتجلى ثيمة العنف  و الاحتكاك مع مظاهر القسوة وفقدان الاستقرار تدفع الشاعر إلى صياغة ن
،  بوصفها لغة تعبيرية عن صدمة التجربة لا غاية في ذاتها" و تُعدّ الرحلات أهم عنصر في التكوين المعرفي و الجمالي للشاعر عبر العصور  

أو    تجوال المستمر بين المدن شرقاً وغرباً ، سواء كان بدافع طلب العلم أو السعي وراء المنفعة المادية أو المشاركة في الأحداث السياسيةفال
 العسكرية ، هي عناصر تمكن الشاعر من توسيع خبراته و الاختلاط مع الشعوب الاخرى و التعرف على ثقافتهم ، فقد خلق الله الإنسان محباً 

،    2002) قنديل ،  لحركة و التنقل ، وآمده بالعقل الذي يدعوه لذلك ، و الجسم القوي الرشيق الذي يعينه على الانتقال من موضوع إلى اخر "   ل
و من ناحية اخرى أسهمت هذه الرحلات في حساسية تجاه التحول الدائم ، و الانفصال عن المكان الأول و التعرض للغربة و مشقات (  17ص   

ترحال ، و هذه التجارب ساهمت في تكوين وعي بالذات و العالم وادخلت في شعره قيماً جديدة ، مثل التأمل في المصير الذي ظل يلاحق ابن  ال
الشاعر    في شعرجبير دائماً وكان سبباً في الدعوة الدائمة إلى الجهاد و الذي كان العنف ركناً أساسياً فيه و إن العلاقة بين الترحال و ثيمة العنف  

 هي علاقة مركبة ، لما يجده هناك من حروب وفتن و انحلال ، يجعل الشاعر شاهداً على صدمات الواقع ، فالاحتكاك بالاضطرابات و الصراعات
ى  و الحروب هي سبب رئيسي لبروز ثيمة العنف عنده ، وهذا ما لاحظنا عندما سافر إلى المشرق للوقوف على فتح القدس ، وهذه المشاهد تبق

حاضرة في ذاكرته ، فتنعكس في صور شعرية تصف مظاهر العنف ، فيجعل صورة العنف في شعره أقرب إلى انعكاس واقعي . و كان يدعو  



312

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

) بهجت  في جوانب اخرى للملوك و الأمراء الذين سلكوا مسلك التواضع و الدفاع عن الدين و منهم الناصر صلاح الدين فيقول له بأبيات :  
  (  111 -110،ص  1999،

 أطلت على أفقك الزاهـــــــر          سعود من الفلك الدائر 
 فأبشر فإن رقاب الـــــــــعدا           تمدّ إلى سيفك الـباتر 
 كسرت صليبهمُ  عنـــــــــوة          فلله درك من كاســــر 

 وأمضيت جدكَ في غزوهـــم          فتعساً لجدهم العــــاثر 
 وثأرت لدينِ  الهُدى في العدا           فآثركِ الله من ثائـــــر 
 وجاهدت مجتهداً صابـــــــــراً          فلله درك من صـــــابر 

) أبشر    ففي هذه القطعة الشعرية دعوة صريحة للجهاد ضد الغزاة وعبر الأدوات المتوفرة في النص و تحديداً في البيت الثاني عندما أستعان بلفظة
وهي فعل أمر وقع موقع الصدارة في البيت للدلالة عن الأمر الجلل الذي قد يصيب الأمة كما وظف رقاب العدا و السيف الباتر للغرض نفسه   (

ي  و الأمر ذاته  حسب رأي ابن جبير ، فالبيت دعوة صريحة للعنف و الدعوة للجهاد و حث المسلمين على ذلك لمواجهة المخاطر المستقبلية الت
  – كسرت    –سيفك الباتر    –رقاب العدا  تصيب جسد الامة .كما لجأ إلى الألفظ التي من خصائصها أثارة العنف في النص و خارجه وهي )  قد  
( كله ألفاظ تعود على النص بالعنف و الدعوة الصريحة له ، وقد وظفها في النص من الناحية الدينة . و لجأ إلى    وجاهدت  –وثأرت    –هم  غزو 

، كما حول قافية النص إلى أسم فاعل هي لغاية و هي جمع بين الإيقاع   صابر (  –التأثر    –جدك    –) كسرت  التكرارات في النص في الألفاظ  
س ، فقد  القوي و المعنى الفعال ، بحيث تخدم البنية الموسيقية و الدلالة الحركية للقصيدة في وقت واحد .و ابن جبير واحد من أهم رحالة الأندل

 اً وحديثاً ، فقد عُدت أجمل وأصدق الرحلات في تاريخ التراث الفكري الأندلسي .أشتهر برحلاته أشتهاراً كبيراً و حضيت باهتمام الدراسين قديم
هـ (    578ويمتلك في رصيده ثلاث رحلات كانت كُلها إلى المشرق ، وقد حج في جميعها ، فالرحلة الأولى غادر فيها غرناطة إلى المشرق سنة )

هـ ( ،  مع صديق له ، الغاية منها التعرف وزيارة مدن الشرق الساحرة و قضاء فريضة الحج أو العمرة فيقضون في مدة    58٢، وعاد إليها )  
رحلة و العمرة أو الحج  ، ثم يتوجهون بعد ذلك مع حجاج العراق و خرسان نحو الكوفة و بغداد للتعرف على حاضرة الدينا ) بغداد ( و ثم  ال

عب  يتوجهون بعد ذلك إلى  دمشق  ، ثم يعودون بعد ذلك إلى أوطانهم سعداء بهذه الرحلة فهي رحلة معرفية دينية معاً ، رغم الأهوال و المصا
عكا ( ، فقد    –دمشق    –ورغم الأهوال و المصاعب التي رافقت رحلته الأولى بعد ان جال في المدن العربية ) بغداد    ي قد ترافق هذه الرحلةالت

هـ ( ، وكان الغرض الأساس من هذه الرحلة يختلف عن رحلته الأولى    587هـ ( و عاد إليها في )  585جهز نفسه لرحلته الثانية التي بدأها في )  
ترن بشرب الخمر و الكفير عن خطاياه ، فقد كانت الرحلة الثانية هو فرحته باستيلاء صلاح الدين على بيت المقدس التي كان غرضها ديني مق 

هـ ( ، فقرر العودة إلى المشرق ليرى بنفسه ثالث مدائن الإسلام المقدسة اظلها الإسلم من جديد ، وكل ما وصل من هذه الرحلة هو    583سنة )
اصلة  نئة صلاح الدين بهذا الفتح العظيم ، و يشكو إليه عسف رجاله و أمنائه بالحجاج وسوء معاملتهم إياهم ، ثم أستغل الفرصة للدعوة إلى مو ته

وطأة    الجهاد و الفتوحات و المحافظة على هذه المدن" ولم ينعم ابن جبير بحاية الراحة و الهدوء طويلا ، فقد توفيت زوجته عاتكة ، فلم يتحمل
 1986) مؤنس ،  هـ ( ، وهي أطول الرحلات وتقدر بعشرة أعوام "     601النكبة التي حلت به ، فقرر الخروج إلى المشرق و الحج مرة ثالثة سنة )

وهذه هي باختصار حياة الشاطبي الذي عاش حياة بسيطة سهلة ، حتى وفاة زوجته حيث بدا غير عادياً ، وهذه الرحلات  (   437،    430،ص  
ستيلاء لاث كانت لها أسبابها ، فهو يقوم بالرحلة الأولى لأنه أرغم على شرب الخمر وأراد التكفير بالحج ، و الثانية كان هدفها الاحتفال بالاالث

 (  68،ص  1999)بهجت ،على بيت المقدس لإحساسه العميق بوحدة الوطن الإسلامي وهذا ما قاله في حق صلاح الدين : 
 صلاحُ  الدين أنت له نظام         فما يخشى لعروته انفصـــــام 
 فاظهر سنة الله احتسابــها         فقد ظهرت بها البدعُ  العظام ُ 

في هذه الأبيات يخاطب الشاعر صلاح الدين و يصفه بأوصاف شتى ، كما بين فيها دعوة الصريحة لأظهار نتائج العنف و الدعوة لها ، فظهور 
ية سُنة الله وأرجعها علي يد صلاح الدين حسب تعبير الشاعر في البيتين ، هو جاء نتيجة ظهور البدع و هي من العظام في جسد الأمة الإسلام

 لقضاء على هذه البدع يتطلب الدعوة إلى جهاد هؤلاء و القضاء عليهم حتى تعود السنة الصحيحة للإسلام ، وربط ذلك بألفاظ وظفها في النص ،فا
في البيت الثاني و عاد و كررها في الشطر الثاني من نفس البيت ، فإظهار الشيئ الذي يدعو إليه يتطلب القضاء على    ) ظهر (و هي كلمة  

يمسك كل    ) كالنظام (بدع وهي دعوة صريحة للاستخدام العنف بأطار ديني    وفي النص أستعارة مكنية ، عندما جعل صلاح الدين  أهل ال



313

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

حيث اجتمع معنى الاستقامة الذي يقابله الأنهيار ، وشمل النص ايضاً على    ) انفصام و نظام (الأمور ويمنع الأنفصام ، كما نجد الطباق بين  
في البيت الثاني ، وهذا النص لا يحمل في معناه الواضح دعوة صريحة على العنف ، لكنه يحتوي خطاباً تحريضياً    ) السُنة و البدع (تضاد في  

تزخر  قائم على الإيحاء و التلميح و يمكن تحديد أهم سمات أسلوب ابن جبير الشاطبي في رحلاته ، فهي تتمثل بالسهولة و اليسر و السلاسة ، و  
واقف التي تستفز مشاعره في غضب أو أعجاب ، كما يكثر من أستخدم المحسنات البديعية  من سجع وجناس و طباق ،  بالعاطفة العنيفة في الم

ره في  و بنسب متفاوته دون المبالغة في استخدامها ، ويكثر الاقتباس و التضمين من القران الكريم و الحديث النبوي الشريف ، وهذا ما سوف نذك
النقاط التالية من بواعث الحزن عنده .وكان ابن جبير شديد الإعجاب بصلاح الدين فقد كرس رحلته الثانية له و خصص له في نتاجه الأدبي 

ديد له  جزءاً ليس بالقليل للحديث عنه ، ومن تلك النماذج إن هناك حاكم للمدينة المنورة كان قد وقع بينه وبين الشاعر خلاف ، فنتج عنه كره ش
د  ولحكمه ، وعندما بسط صلاح الدين سلطانه على بقاء المسلمين سلط الشاعر سيفه الأدبي لتأييد الفتح المبارك لصلاح الدين و تخليص البلا

 ( 96،ص  1999)بهجت ،من أمثال هؤلاء الحكام ، فاستغل ذلك ،  فيقول : 
 فتحت المقدس من أرضه        فعادت إلى وصفها الطاهر 
 وجئت إلى قدسه المرتضى       فخلصته من يدِ  الكــــــافر 

صور لنا ابن جبير حال بيت المقدس بعد القضاء على الصليبين ، وتوجه نحو المدينة المنورة و تخلصيها من حكم المرتدين حسب تعبيره ، و 
الملاحظ في هذا النص إن الشاعر كانت دعوته إلى العنف تأخذ مسارات متعددة منها مستقبلي وهوه الأكثر ومنها ما هوه حالي ، وجزء واقع 

فيعود ليؤكد على عضمه هذه الدعوة و أهميتها ، كما ناغم ابن جبير في نهاية كل شطر من البيت بأسلوب اسم الفاعل وهذا ما نجده    وانقضى
فهو ايقاع نحوي موسيقي معاً لجأ له الشاعر ليعبر عن قدرته الرائعة في توظيف هكذا نظام نحوي موسيقي داخلي    كافر (  –) طاهر  في كلمة  

  96،ص  1999)بهجت ،في قافية كل بيت ويصف الأذى الذي ينال الحجاج فيقول :  ) كافر و طاهر (جمع بين الأضداد في في النص ، و 
 يعنف حجاج بيتِ  الإله         ويسطو بهم سطوةً الجـــائر 
 ويكشف عما بأيديــــهمُ          وناهيك عن موقفه الصاغر 

  في بعض الأحيان يبرر الشاعر دعوته إلى استخدام العنف أو يدافع عن الذين يلجأون إلى استخدامه ضد من تسببوا بأذى للناس و الحجيج فهو 
تبرير ديني أجتماعي بأسلوب أدبي يوضح الهدف الخاص للشعر وما يريد الوصول إليه ، و النص كما هو الحال في نصوصه السابقة من الأكثار 

لما يوفره هذا الأسلوب من الوصول إلى المعنى المنشود ، كما استخدم    سطوة (  – ) يسطو  ساليب البلاغية وعلى رأسها التكرار كقوله  من الأ
إلى شخص غير موجود و مصرح به و الخلاصة هذه النقطة يمكن القول إن الرحلات لعبت دوراً محورياً   ) السطو (الأستعارة و إسناد التعنيف و  

ل وعي ابن جبير الشاطبي ، ومنحه تجربة حياة متنوعة أثرت في نظرته للناس و الدين و السياسة ، وهذا التنوع في موضوع الوعي شكل  في تشكي
ر  في شعره نقد لاذع و مشاعر جياشة يستخدم فيها ثيمة العنف ، و في كثير من الاحيان نجد العنف عنده مقصوداً بلاغياً ووجدانياً ، لا صو 

 لى العنف واساليبه .  تشجيعية ع
 ثانياً : أشكال العنف عند ابن جبير الشاطبي : 

كبيرين ، الأول    إن الإطلاع على نتاج ابن جبير الشاطبي و تحديداً شعر العنف و تمثلاته يجد إنه يسير في إتجاهينالعنف السياسي :   -  1
الجهاد ضد خصوم الإسلام وما تضمنه من مهاجمة الملوك و الأمراء المتخاذلين و حتى بعض الناس الغافلين عن الأوضاع السياسية المتقلبة 

رب ضد الحركة  التي تمر بها الأمة الإسلامية و الدعوة الصريحة إلى استخدام العنف عندهم و عبر أشكاله المختلفة ، و الثاني هو إعلان الح
 قادهالفلسفية و زعمائها و طلابها و مريديها و كأن على رأسهم ابن رشد وتمثل دعوته إلى مجابهة البدع و الفتن التي تصدر عن هؤلاء حسب أعت

الأحساس ولدَّ  لديه    ومثل هذا النوع جزء كبيراً من نتاج ابن جبير الشاطبي ، فقد أحس بالمسؤولية الكبيرة تجاه الأندلس و الإسلام ، و من هذا 
رية  عبارات العنف و الدعوة إلى محاسبة الاعداء سواء كانوا في الداخل أو الخارج و حتى محاسبة الملوك نفسهم و هذا ما سنجده في قطعة الشع

ستعانة بالشعر ليوصل في هذا النوع السياسي ، كما رغبة المجتمع لهذا اللون الشعري دافع قوي و مهم عند الشاعر و ابن جبير كان كثير الا
لطة  بعض أرائه و رسائلة السياسية إلى من يهمهم الأمر ، وكان يرد على بعض القائلين بأن الشعراء عبر التاريخ الإسلامي كانوا ملازمين للس

راء المنحرفين عن الدين  مؤيدين لها بكافة قراراتها و سلوك أمرائها ، يزينون لهم الباطل ، بل على العكس كان صوتاً صادحاً بالحق ضد الأم
رية بعيدة  المغرورين بأمولهم و سلطتهم ، فقد سلك الشعر عنده في هذا النوع اتجاهين الأول يدعوهم إلى مخافة الله و الرجوع إليه بصورة ودية تذك



314

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

فيها   عن العنف ، و الثانية كان صوته فيه قوياً صادحاً بالعنف عبر جوانبه المختلفة داعياً إلى التصدي لهم و محاربتهم وله قطعة شعرة يدعو
   ( 99،ص  1999)بهجت ،الملوك و الامراء إلى جهاد اعداء الدين بشتى الطرق و الوسائل ومن ذلك قوله :  

 بني الإسلام جدوا في الـــجهادِ           بسمر الخطِ  و البيض الحداد ِ 
 وبيعوها فربكم اشتراهــــــــــا           نفوساً تربحوها في المعـــــــاد 
 عدوكمُ  بعقركمُ مقــــــــــــــيمٌ            ليستولي على ملك الــــــــبلاد 

 وبيت المقدسِ  يفرقُ  كل يومٍ           حذاراً أن يعود إلى الأعـــــادي 
 فسلوا المشرفية واستقـــــــلوا          بها فوق المسومةِ  الجيـــــــاد ِ 
 فليس يفوز بالحسنى سوى من          تدرع بالجلادة للجــــــــــــــــلادِ 

  دعا الشاعر منذ البيت الأول إلى استخدام العنف ضد اعداد الإسلام عن طريق الجهاد ، وهذا العنف عنده قد يوظفه توظيفا دينياً عن طريق 
اء و الجهاد فلا يلام على ذلك ، كما لجأ الشاعر في الأبيات التي تلت البيت الأول إلى كثرة أستخدامه لفعل الأمر لاستنهاض الملوك و الامر 

ف  الناس في دعوته إلى الجهاد ، ثم يصور لنا حال بيت المقدس و الأعداء قد أوغلوا فيه وهوه في عقر الدار ، فيعود ويدعوهم إلى سل السيو 
ما  المشرفية لمواجهتم لتعود ثيمة العنف من جديد تسيطر على الجو العام للقصيدة .واكثر الشاعر من أستخدادم الأضداد في القطعة أعلاه عند

(    تدرع بالجلادةفي البيت الثاني ، وفي القصيدة استعارات كثيرة منها )    ) البيع و الشراء (في الشطر الأول ،  و    ) السمر و البيض(مع بين  ج
و    أي تجهز بالشجاعة و كن صلباً ، و استعارة مكنية في إسناد فعل ) سلوا ( للسيوف المشرفية ، وكأنها كائن حي يدعوه للقتال هذا من جانب

  من جانب اخر كان ابن جبير كثير الدعوة إلى رفض طاعة السلطان ، وتسفيه ولاة الأمر الذين يخرجون عن الجادة ، ولم يتوقف إلى هذا الحد 
)بهجت بل تجاوز ذلك ووصل إلى تصوير حالهم بالصور الكاريكاتيرية ليدفع جماهير الناس إلى السخرية منهم و الصد عنهم ، ومن ذلك قوله :   

 ( 17،ص  1999،
 ولا تتواضع للولاة فإنهم          من الكبر في حالٍ  تموج بهم سكرا 

س فيقول ثم يتوجه بخطابة إلى السلطة نفسها محذراً إياها من فعل الزمن ، مذكراً بالمصير الذي آل إليه واحدٌ من أشد المتسلطين على رقاب النا
 ( 17،ص  1999)بهجت ،: 

 أيها المستطيل بالبغي أقصر          ربما طأطأ الزمان الرؤوســـــــا 
 (  وتذكر قول الإله تعــــــــالى          )إن قارون كان من قوم موسى

( و تستمر هذه الأضداد ايضاً    الاستطالة و الإقصارو الملاحظ على النص إن الشاعر لجأ إلى استخدام الأضداد في الدعوة إلى العنف ومنها )  
( ، و التي عكست لنا رغبة الشاطبي  للتعبير بصدق ورغبة    الرأس العالي و طأطأة الرؤوسفي الشطر الثاني من البيت الأول حينما جمع بين )  

،    دفينة في نفسه ليرى ولاة الأمر الخارجين على الصراط ، و المستعلين عن الناس و حوائجهم تطأطأ رؤوسهم حتى تكاد أنوفم تمرغ في التراب
لعبر حول  ن كان من قوم موسى ، حيث إن دلالة هذه القصة المليئة باخاتماً ابياته باقتباس ديني قراني ، مذكراً بمن وصفهم بابياته الأولى إن قارو 

  – الغرور بالمال و العلو بالأرض .وحتى قصائد المديح عند ابن جبير لم تكن تقليدية ، فهو لا يسبغ الفضائل جميعها إلىى ممدوحه ) الكرم  
عنده الصدق ( ، و كذلك يسمو مديحه على المدح التكسبي الذي شاع عند شعراء المديح ، وعند الإطلاع على نماذج قصيدة المديح    –الشجاعة  

ها  نجد إنه يقرن قصيدته بسلوك الممدوح النابع عن موقف متصل بواقع المسلمين ، فهو يوجه مديحه للشخصيات السياسية و الدينية التي أعجب ب
 ( 123  - 122،ص  1999)بهجت ،، ومن نماذج هذا المدح قوله : 

 بلغت أمير المؤمنين مدى المنى        لأنك قد بلغتنا ما نؤمـــــــــــــل ُ 
 قصدت إلى الإسلام تعلي منــارة        ومقصدك الأسنى لدى الله يقبل ُ 
 تداركت دين الله في أخذ فرقــــهٍ         بمنطقهم كان البلاءُ  موكـــــل 
 وقد كان للسيف أستباقٌ إلـــــيهم        ولكن مقام الخزي للنفس أقـتل 

ة التي  هذه القصيدة قالها في حضرة المنصور الموحدي ، يبدأها بالمدح و الثناء عليه ، و يصفه بوصف أمير المؤمنين للدالة على المكانة العالي
عام  و صل لها من خلال بطشه بجماعة من الفلاسفة حينما أركعهم بسيفه بعد أن كانوا أهل بلاء منتشر حسب أعتقاد ابن جبير هذه هو الأطار ال

تكرارات و للقصيدة ، و اذا أوغلنا النظر في الأساليب البلاغية و التركيبية المتبعة في هذه القطعة نجد إن الشاعر قد أبدع في نظمها من خلال ال



315

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

، كما لجأ إلى البدء بالفعل الماضي في بداية كل بيت للدالة على الحدث العظيم الذي قد وقع في الماضي ، و    ) بلغت و بلغتنا (الاشتقاقات  
( ليضف للبيت شيء من الايقاء الموسيقي الجميل عند الأمير و المتلقي .     التاءضمنه أسلوب صوتياً جميلًا عن طريق إنهاء الكلمة بالحرف )  

( فتكارك الشيء هو أمر حاصل وواقع فيما مضى وهو شيء    تداركت و دلالة العنف في هذه الابيات واضحة عبر قرائنها الدالة عليه ومنه كلمة )  
وهذا الفعل لم يحصل   ( فهاتان الكلمتان لفعل حصل في الماضي ،أخذمن المديح ، بعد أن وقع الأمر فيهم لذا ذكر كلمة تدارك ، وكذلك كلمة )

ر فهو  لولا وسائل العنف المتبعة في التدارك ، فهوأسلوب تبريري للشاعر و الأمير في استخدامه أشكال العنف ضد هذه الفرقة . إما البيت الاخي
نف في الشطر الأول هي دلالة  تتويج لعدوة العنف لديه وهوه اللجوء إلى السيف في أخذ رقاب هذه الفئة التي عاثت فساداً في الأرض ، فدلالة الع

  ملموسة عبر الأداة وهي السيف ، بينما عجر البيت هي دلالة نفسية شعور الخزي و العار عند الشاعر هو قاتل ثانٍ بعد السيف و يستمر على 
 ( 100،ص  1999)بهجت ،طول الديوان بذم الفلاسفة ومن ذلك قوله : 

 قد ثبت الغي في العبادِ       طائفةٌ  الكونِ  و الفساد ِ 
 يلعنها الله حيث كانــــت       فإنها آفةُ العبـــــــــــــــاد ِ 

أفكاره   ويلاحظ التحول من العنف و وسائلة إلى اللعن و أسبابه في الدوافع و التجليات عنده ، فهو شاعر مجد بارع ، يستخدم كافة الأساليب لطرح
، فيقول ، و مهاجمة اعدائه بالطرق المختلفة و الممكنة عنده وقال يحرض صلاح الدين الأيوبي على النظر فيما ظهر من البدع بالمدينة المنورة  

 ( 128،ص  1999: )بهجت ،
 لعمرك إنهم داءُ عضـــــــــــالُ          وما بسوى الحُسام له انحسامُ 
 ومن لم يرضَ حكم الله شرعاً          فما دمه لسافكهِ حـــــــــــــــرامُ 
 إذا انحط الرعية في هواهـــا           ولم تُردع فراعيـــــــــــــها يُلام 

بير خاطب الشاعر في هذه الأبيات رأس الهرم السلطوي في ذلك الوقت ودعاه إلى أستخدام العنف و الإفراط فيه وعبر الأداة المحببة عند ابن ج
، وتستمر الدعوة إلى العنف حتى في البيت الثاني عندما يحل دم هؤلاء و يدعو إلى سفكه ، ثم يوجه خطاب العنف إلى صلاح   السيفإلا وهي 

 الدين و هو خطاب فيه نوع من النصح و الإرشاد و يبين له إنه إذا لم تردع هؤلاء فإن الملام هو أنت .كما وظف الشاعر جملة من الأساليب
( ، و أسلوب التكرار في البيت الثالث عندما كرر    الحسامنص وكان في مقدمتها الجناس في عجر البيت الأول في كلمة )  البلاغية في هذا ال

   ( في صدر البيت و عجزه للدلالة على الأمر الهام و الجلل في نظر الشاعر .  الرعية كلمة )
" العنف هو عنصر تكويني في الكيان الاجتماعي ، وفي تكوين الافراد أنفسهم الذين يتكون منهم هذا الكيان المتكامل  العنف الاجتماعي :   -  2

  2019)الخاقاني ،  ، وإذا ما استطاع النظام الاجتماعي السيطرة على بعض أنواع العنف أو توجيهها نحو مسارات نافعة أو تخفيف حدتها "  
مثل هذا النوع الاتجاه الثاني الذي طرحناه في النوع الأول من أشكال العنف عنده و أسبابه ، و كان هذا النوع مخصص تماماً لفئة (  18،ص  

دلس الفلاسفة الذين يبثون سمومهم في المجتمع حسب أعتقاد ابن جبير الشاطبي ، فهو أستهداف مباشر منه ضد الفلاسفة و رأسهم الأبرز في الأن
ر ابن رشد ( فهو حيناً يصب هجاءه و عنفه ضدهم بصورة عامة ، و ابن رشد  بصورة خاصة ، معتبراً إياهم أصل الفساد و آفة العباد التي تنخ)  

فهو خرى المجتمع الأندلسي ، و يستمر هذا الهجوم و الدعوة إلى العنف إلى الدهرية منكروا النبوات ورافضي المعاد ، و يأخذ هذا الهجوم أبعاد أ
 لا يتوقف عند الهجاء بل يستمر و يصل إلى الملوك ، حيث يدعوهم إلى قتال هؤلاء و استئصال أفكارهم من المجمتع ، فهم في نظره فرع بارز 

ليه من  إمن أنحراف المجتمع ، داعياً ولاة الأمر إلى أستئصال هذا الورم الخبيث من الجسد الأندلسي ، وحماية العقيدة للأمة مما يمكن أن تقود  
 (  21،ص  1999)بهجت ،تمزق و تحريف ، وهذا ما وجدنا عندما خاطب المنصور الموحدي فيقول : 

 خليفة الله دم للدين تحرسه      من العدا وتقيه شرَ كل فتنة 
 فلله يجعل عدلًا من خلائقه     مطهراً دينه من رأس كل منة 

ه يخاطب ابن جبير المنصور بخطاب الخليفة للدلالة على عظمة الأمر الذي يريد البوح به في محضره ، فهو حارس الدين من الاعداء الذي يحيم
( ، ثم يتوجه    اعداء من شرهم و الفتن المترتبة على وجودهم ، والخطاب هنا موجه إلى اعداء الخارج من الصليبين وهوه ما عبر عنه بكلمة )  

( ، فالمخاطر التي يجب إن يتنبه لها الأمير هي خارجية متمثلة بالصليبين و    الفتنةببوصلة العنف نحو الفلاسفة و هو ما عبر عنه ايضاً ب)
م ل فيهداخلية متوجة بالفلاسفة ، وهذا الطرح تغير في البيت الثاني من القصيدة بعد إن حدد للخليفة طبيعة الأعداء ، وصل الدور إلى طلب العد

كثيرة    عبر تطهير هذه البقعة منهم عبر أدوات العنف المتاحة و الممكنة عند المنصور و الأساليب البلاغية في هذه الأبيات تعتمد على استعارات



316

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

تشخيص  تصور الدين ككيان حي قابل للحراسة و التطهير وتجعل من الخليفة دعامة و درع ، كما تستخدم الكناية لتعظيم المكانة وع أبراز ظاهرة ال
(  أفعالًا بشرية      وحتى عندما يخاطب أصدقائه فإن لغة العنف عنده ليس لها حدود و لا خطوط ، ومن ذلك قوله    الفتنة و الدينبمنح )   

 (   25،ص  1999)بهجت ،يخاطب بها بعض أصحابه فيقول : 
 يا مهدي الموز تبقى            وميمه لك فاء
 وزايه عن قريـــــــبٍ            لمن يناويك تاء 

( و يطمئنه على حالة و حال ثباته معه في هذه الدنيا ، ويشير الشاعر في الشطر الثاني من    مهدييبدأ الشاطبي النص بالنداء إلى صديقه )  
قال البيت الأول إلى حرف الميم من كلمة موز و يصرح إنها تصبح فاء للنخاطب ، وهذا أسلوب تحويلي لجأ له الشاعر ليرمز إلى التحول و الانت

( وما   أضرب –  أثتلصريحة إلى العنف أو الاعتداء بدلالة لا تضمن النص كلمات صريحة كـ ) من حال إلى حال ، و لا نجد في البيتين دعوة 
( وهوه لتمني زوال    يناويكإلى غير ذلك من وسائل العنف ، ولكن هناك تلميح في النص و حضور لمعاني الخصومة و العداء عبر الكلمة )  

الخصوم وأذاهم و انتصار المخاطب عليهم ،  وهو أسلوب مألوف في الأدب   أذى الخصوم ، هوه خطاب معنوي و رغبة صريحة بتمني زوال
العربي التقليدي .كما حمل الشاطبي راية الهجوم على الفلاسفة وكان على رأسهم ابن رشد فوصفه باوصاف شتى ، و دعا إلى حسابه هوه ومن  

 (  83،ص  1999)بهجت ،معه حتى لا تنتشر افكاره بين الناس فيقول : 
 لم تلزم الرشد يا ابن رشد        لما علا في الزمان جدك
 وكنت في الدين ذا ريــــاء         ما هكذا كان فيه جــدك

القطعة هجائية تقريعية لا يحضّ على العنف بشكل مباشر أو على القتل أو حتى الأذى ، لكنه ضمنه العنف اللظفي و الرمزي لإسقاطه ، عن  
لم    طريق انتزاع الصفات الدينية منه و التهكم باسمه ، و تقزيمة و تحجيم سمعته ، فهو خطاب قائم على التوبيخ لان ابن رشد حسب رأي الشاعر

ت الأول  زم بطريق الرشد مثل جده ، كما أتهمه بالرياء الديني .و الأساليب البلاغية كثيرة في النص منها الجناس التام في الشطر الأول من البييلت
( حيث يفهم من سياق النص ، و عجر البيت الأول فيه كناية عن الفضل و المكانة العلمية   الانحراف( و )    الاستقامة، وفيه طباق معنوي بين )  

( في البيت الأول  .ومن قوله في ذم    الرشد( و في )    جدكالرفيعة للجد ، كما يشمل النص على أسلوب التكرار في  القافية و كلمة القافية )  
  ( 116،ص  1999)بهجت ،طائغة من الدهريين حيث أخذ يهجو فيهم و يقول فيهم الأقاويل لما تركوه في نفسه من أذى ، فيقول :  
 ضلت بأفعالها الشنـيعة           طائفتةٌ  عن هدى الشريعة
 ليست ترى فاعلًا حكيماً          يفعل شيئاً سوى الطبيـــعة 

( هوه قول ذو دلالة إنفعالية   الشنيعة  أفعالهااستخدم ابن جبير في النص أسلوب الذم المباشر عبر أدوات تحمل تقويماً أخلاقياً سلبياً كقوله )  
بارزة يقف الشاعر فيها موقف الرافض لهذه الممارسات ، كما يوظف مقابلة ضمنية بين الهدى و الشريعة من جانب و من جانب اخر الطبيعة ،  

لانحراف العقائدي ويبرزه في دلالة على أنرحاف الفئة المذكورة ، كما شملت القطعة على أسلوب الحصر في البيت الثاني ، مما يعمق فكرة ا 
 ( في البيت الأول . و هذه  الشريعةو    الشنيعةبوصفه إنكاراً للحكمة الإلهية ، كما شمل النص على أسلوب بلاغي أخر وهو الجناس في كلمة )  

ي أو  الابيات تعبر عن إدانة فكرية وذم عقائدي ، لكنه لا يحرض مباشرة على العنف ، لكنها تحمل في طياتها حدة خطابية شائعة في النقد الدين
قوله :  العقائدي .ولما رأى تغلغل الأفكار الفلسفية في المجمع و أقبال  المجتمع عليه ، أخذت نبرة الدعوة إلى تتسع و تشميل الجميع ومن ذلك  

 ( 133،ص  1999)بهجت ،
 قل للزناديق عنــــي          قولا هو السيفُ أمضيه ِ 

 أرسلتُ شعري فيكم          يغزوكم بقوافــــــــــــيه 
 وكم غليلُ فــــــــؤادٍ          بصحةِ  القولِ  يشفيـــه ِ 

عليهم   في هذه الأبيات يتجاوز الشاعر الحدة التي كان قد رسمها لنفسه في الدعوة إلى العنف ضد الفلاسفة ، ويصل به الأمر إلى الهجوم المباشر
الته ، فهو لم يكن بحاجة إلى الملوك و الأمراء ويدعوهم إلى مهاجمتهم بل تولى زمام الأمور بنفسة هذه المرة ، يأمر ابن جبير بمن يحمل رس

غزو فيها  ويوصلها إليهم بأن يقول لأعدائه قولًا شديداً حاداً ناصعاً كالسيف ، ثم يعود ابن جبير في البيت الثاني ويرى في الشعر قوة هجومية ي
نهم وما بثوه خصونه ويحكم عليهم من خلال عنصرين هما القافية و المعنى ، ثم ينتقل بعد ذلك إلى البيت الثالث الذي كلله بالحرقة و الغيظ م

  قولا هو السيفُ أمضيه في المجمع من أفكار مسمومة و الابيات المذكورة فيها كم هائل من الأساليب البلاغية  كان في مقدمتها الاستعارة في ) 



317

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

( هي أيضاً استعارة حربية إذ صور القوافي كأنهما مقاتلين يغزون العدو ، و    يغزوكم بقوافيه( هي أستعارة تصور لنا الشعر وكأنه جيش ، و )
( هو أسلوب أمر  عني  للزناديق  قل( هي كناية عن خصوم ابن جبير من الفلاسفة ، وايضاً فيه أسلوب انشائي وهو في قوله  )  الزناديقكلمة )  

 غايته التهديد و التحدي .   
كان الشاطبي فقيهاً كثير الارتباط بمجتمعه ، وهذا ولد عنده النقد الاجتماعي و الشكوى من الزمان لما وجده في مجتمعه  العنف النفسي :   -  3

من بعض الاسقاطات الأخلاقية ، فكان ينصح في بعضها و يدعو إلى إصلاحها و في بعض آخريدعو للعنف عبر والوسائل المتاحة ، ومن ذلك  
 (  71،ص  1999)بهجت ،قوله : 

 قد أحدث الناس أموراً فلا       تعمل بها إني امرؤ ناصح ٌ 
 فما جماع الخير إلا الذي        كان عليه السلف الصــالح 

قاعية وكما هو الحال لجأ ابن جبير إلى استخدام القافية على وزن فاعل وهو أمر ليس أعتباطي بل يرتبط بجملة من الاعتبارات الأسلوبية و الإي
قي جميل و الدلالية ، فهو أمتداد صوتي ناتج عن الألف الذي يمنح القافية مداً زمنياً ينسجم مع الإيقاع الخارجي و يكسبها نعومة و تدوير موسي

جبير    للقعطة الشعرية ، كما لها قدرة على انتاج رنة مفتوحة أقل جفافاً من القوافي المغلقة الاخرى كالسكون و الشدة .هو عنف أرتبط عند ابن
ر مؤلوفة بالتهديد و الاستقرار ، فهو عامل ثالث من عوامل بروز العنف في شعره ، وقد تخرج رحلة الشاعر من منطقة الأمان إلى فضاءات غي

و غالباً  ، مما يعزز شعوراً داخلياً بالخطر و القلق ، هذا القلق الذي قد يتحول في شعره إلى لغة حادة أو صور عنيفة تعبر عن الصراع النفسي .  
ر و بين  ما يربط الشاعر بين قسوة الطريق مع قسوة المصير ، بحيث تصبح الرحلة نفسها مجازاً للعنف الوجودي و صراع نفسي بين الشاع

مخرجات الرحلة و الطريق ، وهذا ما وجدناه في رحلته الأولى عندما ذهب إلى عكا و حيفا و عبر إلى بعض جزر قبرص ، وما وجده هناك من  
  حجيج من المسيح قادمين من أوربا مقصدهم كان بيت المقدس ، فأحس هنا بخطورة هؤلاء وما يقف خلفهم من ملوك و امراء يلهثون وراء السيطة

رع باكياً  على هذه البقعة المقدسة عند كل الديانات و المخاطر المستقبيلة للوجود الإسلامي فيها . ومن ذلك بكاءه الذي أرغم نفسه عليه ، فهو يه
 (   16،ص  1999)بهجت ،لكي يرتمي عند قبر النبي محمد )ص( ، هذا البكاء من الشوق وقساوة الطريق و اشياء اخرى ، فيقول : 
 دعاني إليك هوى كامـــــــــــــنٌ         أثارَ  الشوقُ  ما قد أثـــــــــــارا

 فناديت لبيك داعي الهـــــــــــدى         وما كنتُ عنك أطبقُ  اصطبارا
 أخوض الدجى وأروض السرى          و لا أطعم النوم إلا غــــــــرارا 
 ولو كنت لا استطيع السبيــــــل         لطرت ولو لم أصادف مطــــــارا

يصور لنا ابن جبير حاله في وقت ترحاله نحو مدينة الرسول محمد )ص( هذه الرحالة التي كانت شاقة و صعبة في كل جوابنها بدلالة لفظة )  
( ، وهذه الرحلة التي ولدت له شيء من الأبعاد النفسية التي أثرت على نفسه فلجأ للسفر للترويح عما أثير في نفسه ، فهو يريد الوصول    الدجا

بأي طريقة حتى لو كان ذلك على ظهر طائر ، وهذا ما عبر عنه في الابيات الاخيرة من قصيدة ، كما لجأ ابن جبير إلى أستخدام بعض 
( فالتكرار عندة أسلوب مميز ركن إليه في أغلب قصائدة .اعتمد الشاطبي في بنائه أثار و أثارابلاغية في التعبير عن شوقه ، ومنها )  الأساليب ال

الشعري على لغة سهلة و بسيطة ، و ألفاظه اعتمدت على التكشف و الوضوح بعيداً عن الغرابة و التعقيد ، و هو طبع رسمه شعراء الأندلس  
البناء الفني للقصائد ، ونجد أيضاً في تراكيب ابن جبير نسيج من التعابير و التراكيب و المقارنات و الأخيلة و الصور التي تدل على  على لوحة 

سي أو قدرة الشاعر الرائعة في توظيفها داخل النص الشعري .وهذه القدرة في البناء و النظم ، أستغلها في دعواته الكثيرة للعنف سواء كان سيا
بها   جتماعي ، أما النفسي فهو عنف كان سببة كثرة الترحال بين المدن الأندلسية و البلدان المشرقية ، وما وجده هناك من ظواهر سلبية أبتلىأ

 المجتمع ، فنشأت عنده نظرة سوداوية تجاة بعض المجتمعات و الأمراء الذين كان في نظره هم سبب أنتشار هذه الظواهر ، و هناك سبب متفرع
  من الجانب النفسي الداعي إلى إظهار العنف في قطعة الشعرية إلا وهوه الغربة ، فهو كان كثير التغرب في البلدات و المدن و كانت نصوصه

 (    24،ص  1999: )بهجت ،في هذا الغرض كثيرة ومنها قوله 
 غريب تذكر أوطانــــــــهُ              فهيج بالذكر أشجانه ُ 
 يحلُ عرى صبره بالأسى              ويعقد بالنجم أجفانه ُ 

ا  يثير ابن جبير في هذه الأبيات أثر ذكريات الوطن على النفس ، وكيف يثير حنين المشاعر و يحطم الصبر ويؤرق صاحبه ليلًا ونهاراً ، وهذ 
الذكريات التي كانت ترافقه عند ترحاله و غربته كانت في بعض الاحيان النار و التي كانت في بعض الاحيان توقد العنف عنده . وفي النص  



318

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

ويعقد ( فهي كناية عن ضعف النس أمام الحنين ، و فيها استعارة في قوله )  يحلُ عرى صبره بالأسىأساليب بلاغية كثيرة منها الكناية في البيت )  
( فهي استعارة و تصوير العين ) اجفان الغريب ( وكأنها تعقد مع النجوم ليلة سهر ، وفي بعض الاحيان لا يلجأ الشاعر إلى    بالنجم أجفانه

 (  72،ص  1999)بهجت ،الدعوة إلى العنف أو الحدث على أستخدامه ، بل يتكر ذلك إلى الدهر فهو كفيل بهؤلاء ، ومن ذلك قوله : 
 دعهم مع الدهر وأحداثه       حتى ترى ما يصنع الدهر

  يريد الشاعر في هذه الابيان أن يوصل فكرة مفادها من لم يصلحه حاله بحاله أو يصلحه من هو أعلى منه مقدرة ، نتركه للدهر حتى يصنع به 
(    140"  ) ال عمران ،    وتلك الأيام نداولها بين الناسكما صنع مع غيره ، وهي فكرة مشابه لما موجود في القران الكريم في قوله تعالى  : "  

)بهجت ، و يجد ابن جبير نفسه يصطدم مع الزمان بعنف و قسوة ، فيبث هذا الاصطدام عبر أبيات فيها الكثير من التأملات النفسية فيقول :  
 ( 100،ص  1999،

 صبرت على غدر الزمانِ  وحقدهِ        وشابَ لي السم الزعافَ  بشهده
 بنفسك صادم كل أمر تُريـــــــــده        فليس مضاء السيف الا بــــــحده ِ 

ان هو  يقيم الشاعر في هذه القطعة علاقة سببية بين الأرادة للفرد وكيفية تحقيقها و بين الاعتماد الكلي على الذات ، لذا يثبت على أن الإنس
مبادرة و العامل المهم في فعل ما يريد ويحققه بنفسه لا بالاعتماد على غيرة ، وإن الفعل ) صادم ( يشير بالفعل القوي المباشر الذي يشتمل على  

لًا إلا بحده شجاعة ، مما يعزز دلالة القدرة الذاتية و في عجر البيت الثاني يقدم ابن جبير صورة تمثيلية ) استعارة ( فالسيف لا يكون ماضياً وفعا
في عليه قوة تصويرية وفلسفية ، فيقدم الشاطبي تصوراً أخلاقياً يربط بين النجاح و الاعتماد على الذات مستخدماً تشبيهاً بلاغياً يعمق المعنى ويض

 ، و حتى الحكمة عندة و الشكوى تضم أفكار و ألفاظ تدل على العنف أو هي أحد أدوات العنف في عصره إلا وهي السيف و الحدة و التصادم  
 الخاتمة : 

من خلال دراسة حياة الشاطبي أن تجربته الشعرية كانت مشبعة بروح إصلاحية صارمة ، جعلت من العنف خطاباً احتجاجياً يعكس اضطراب   –  1
 زمانه . 

كشفت رحلاته الثلاث إلى المشرق عن أثر مباشر في تشكيل وعيه السياسي و الديني ، إذ مثلت كل رحله من رحلاته مرحلة جديدة من    –  ٢
 تصاعد وتيرة العنف عنده و الغضب الذي شاع في شعره .  

التوازن الروحي و    -3 شكل العنف في شعر ابن جبير الشاطبي أداة نقدية وتوجيهيه ، مظهراً لوجدان جريح يسعى عبر كلماته إلى أستعادة 
 السياسي للأمة .  

  تضافرت العوامل النفسية لتعمق حزنه ، إذ عايش لحظة تاريخية يشعر فيها بانهيار المنظومة الإسلامية وتخلي الناس عن مسؤولياتهم ، مما  –  4
 جعله يرى في العنف الشعري صرخة أخيرة لإيقاظ الوعي .  

لعب العامل الاجتماعي دور محوري في تبلور مفهم العنف عنده ، من خلال مواجهته للفلاسفة و الدهريين ، الذين رأى في انتشار أفكارهم   -5
 تهديداً لقيم المجتمع وثوابته ، لهذا رأى ضرورة المواجهة الحتمية معهم . 

وتبين من تحليل أسباب الحزن عنده أن البُعد السياسي كان عاملًا حاسماً ، تجلى في نقده لتخاذل الحكام وتراجع دور الجهاد في حماية    –  6
 الأرض و العقيدة من جهة ، و تشجيع بعضهم لضرورة البطش بالاعداء واستخدام كافلة السبل لموجهتهم  من جهة اخرى .  

سار العنف في نتاج ابن جبير في مسارين ، الأول عنف صريح قائمة على الألفاظ واضحة في النص و لا يحتاج فيها إلى دلالات ، و    –  7
الثاني جاء يحمل مضمون دلالي معنوي نفسي للعنف تبلور في شعره على شكل تلميحات ، وفي نوع ثالث يجمع بين النوعين معاً في قطعة  

 شعرية واحدة .  
ظاهرة العنف عنده لم تكن متجذرة ، بل كانت وليدة أحداث سياسية و اجتماعية و نفسية اجتمعت في عصر الشاعر ، كما كان للرحلات    –  8

 الأثر النفسي الأكبر في بروز هذه الظاهرة ، و لعب الفكر السلفي البذرة الأولى التي انغرست في قلب ابن جبير الشاطبي .  
 المصادر : 

 القران الكريم .  1
 ( . الجذور التاريخية لحقيقة الغلو و التطرف و الإرهاب والعنف ، بدون نشر ، الرياض.   ٢008علي بن عبد العزيز . )  الشبل ، – 2
 ( .  العنف الثقافي خطاب خصوم الحداثة ، الناشر جامعة الكوفة ، الطبعة الاولى ، بيرون ، لبنان .    ٢01٩الخاقاني ، حسن . )  – 3



319

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

، دار    ٢( .  نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب ، تحقيق : إحسان عباس ، الجزء    1٩68المقري ، أحمد بن محمد التلمساني  . )  –  4
 صادر بيروت .   

 .   8( . معجم المؤلفين ، مؤسسة الرسالة ، بيروت ، لبنان ، الجزء  1٩57كحالة ، عمر رضا .)  – 5
(. سير أعلام النبلاء ، تحقيق ، شعيب الأناؤوط وآخرون ، مؤسسة الرسالة ،    1٩81الذهبي ، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان .)  –  6

 .  ٢٢بيروت ، الجزء 
 ( . رحلة ابن جبير ، تحقيق : حسين نصار ، دار الكتاب العربي ، القاهرة . 1٩64الكناني ، محمد بن احمد  .)  – 7
 (. أدب الرحلة في التراث العربي ، الطبعة الثانية ، مكتبة الدار العربية للكتاب ، القاهرة.   ٢00٢قنديل ، فؤاد .)  – 8
 هـ (. ديوان الرحالة ابن جبير الأندلسي ، دار الرفاعي للنشر و الطباعة و التوزيع ، الرياض.141٩بهجت ، منجد مصطفى . ) – ٩

 الثانية ، مدريد .  ( . م تاريخ الجغرافية و الجغرافيين في الأندلس ، الطبعة  1٩86مؤنس ، حسين .)   – 10
Sources :  

 .The Holy Quran 1-  

2- Al-Shibl, Ali bin Abdul Aziz, The Historical Roots of Extremism, Fanaticism, Terrorism, and Violence, no 

publication, Riyadh, 2008. 

3- Al-Khaqani, Hassan, Cultural Violence: The Discourse of the Opponents of Modernity, University of Kufa 

Publisher, First Edition, Beirut, Lebanon, 2019 . 

4- Al-Maqqari, Ahmad bin Muhammad al-Tilimsani, Nafh al-Tayyib min Ghusn al-Andalus al-Ratib, edited by 

Ihsan Abbas, Volume 2, Dar Sader, Beirut, 1968 . 

5- Kahala, Omar Rida, Mu'jam al-Mu'allifin (Dictionary of Authors), Al-Risalah Foundation, Beirut, Lebanon, 

Volume 8, 1957. 

6- Al-Dhahabi, Shams al-Din Muhammad bin Ahmad bin Uthman, Siyar A'lam al-Nubala' (Biographies of 

Noble Figures), edited by Shu'ayb al-Anawut et al., Al-Risalah Foundation, Beirut, Volume 22, 1981. 

 7-  Al-Kinani, Muhammad ibn Ahmad, *The Travels of Ibn Jubayr*, edited by Hussein Nassar, Dar al-Kitab 

al-Arabi, Cairo, 1964 . 

8- Qandil, Fuad, *Travel Literature in the Arab Heritage*, 2nd edition, Dar al-Arabiyya Library for Books, 

Cairo, 2002. 

9- Bahjat, Munjid Mustafa, *The Collected Poems of the Andalusian Traveler Ibn Jubayr*, Dar al-Rifai for 

Publishing, Printing, and Distribution, Riyadh, 1419 AH. 

10 - Mu'nis, Hussein, *A History of Geography and Geographers in Andalusia*, 2nd edition, Madrid, 1986 CE . 

 


