
248

         Journal Of the Iraqia University (75-2) January (2026) 

 

 

ISSN(Print): 1813-4521 OnIine ISSN:2663-7502 

Journal Of the Iraqia University 
available online at 

https://iasj.rdd.edu.iq/journals/journal/view/247  
 

 الإسلام  في دور العقل في بناء القيم الأخلاقية
 د . سدير طارق علي

 كلية التربية الأساسية / الجامعة المستنصرية
The Role of Reason in Building Moral Values in Islam 

Dr. Sudair Tariq Ali 

College of Basic Education / Al-Mustansiriya University 
sadeertariq@yahoo.com 

 الملخص
ى قدرة  يسعى هذا البحث إلى إبراز دور العقل في بناء القيم الأخلاقية في الإسلام، من خلال دراسة العلاقة بين العقل والوحي، والوقوف على مد

لعقل ومكانتهما  العقل على التمييز بين الحَسن والقبيح، ودوره في ترسيخ الأخلاق الإسلامية. كما تناول البحث المفاهيم الأساسية المتعلقة بالقيم وا
اسية  في النصوص الشرعية، وناقش آراء المدارس الكلامية والفلاسفة المسلمين في هذا المجال. وقد توصلت الدراسة إلى أن العقل يمثل ركيزة أس

حفظ مصلحة  في فهم المنظومة الأخلاقية الإسلامية وتطبيقها، حيث يتكامل مع الوحي لتأسيس سلوك قيمي متوازن يحقق مقاصد الشريعة وي
ة  الإنسان. وأوصت الدراسة بضرورة إحياء دور العقل في مواجهة مظاهر الانحراف الأخلاقي، وتعزيز التربية القيمية في المجتمعات الإسلامي

 .المعاصرة
Abstract: 

This research seeks to highlight the role of reason in constructing moral values in Islam by examining the 

relationship between reason and revelation. It explores the extent to which reason can distinguish between good 

and evil and its role in establishing Islamic ethics. The research also addresses fundamental concepts related to 

values and reason and their position in religious texts. It discusses the views of theological schools and Muslim 

philosophers in this field. The study concludes that reason is a fundamental pillar in understanding and applying 

the Islamic moral system, integrating with revelation to establish balanced ethical behavior that achieves the 

objectives of Sharia and preserves human interests. The study recommends the necessity of reviving the role of 

reason in confronting manifestations of moral deviation and promoting values-based education in contemporary 

Islamic societies. 

 المقدمة

جاء    الحمد لله الذي خلق الإنسان وشرّفه بنعمة العقل، وفضّله على سائر المخلوقات بالوعي والتفكر، والصلاة والسلام على سيدنا محمد، الذي
القيم الأخلاقية تمثل حجر الأساس   إن.برسالة متكاملة تمزج بين نور الوحي وهداية العقل، وعلى آله وصحبه ومن سار على نهجه إلى يوم الدين

هو دين  في بناء شخصية الفرد واستقرار المجتمع، فهي التي تنظم السلوك الإنساني وتوجه العلاقات نحو الخير والعدل والسلام. وبما أن الإسلام 
تبره الله مناط التكليف، ووسيلة التمييز بين الحق  الفطرة والعقل، فقد أولى عناية كبيرة بالقيم الأخلاقية، وجعلها مرتبطة بالعقل الإنساني الذي اع

 .والباطل، والخير والشر، والصواب والخطأ
 :أهمية الموضوع وأسباب اختياره  

وصًا  تتجلى أهمية هذا الموضوع في الحاجة الملحّة، التي يفرضها واقعنا المعاصر، إلى إعادة إحياء دور العقل في ترسيخ القيم الأخلاقية، خص
المتكاملة  ةفي ظل ما يعيشه العالم اليوم من انحرافات فكرية وسلوكية، والتباس بين المفاهيم الدينية والعرفية. ويسعى هذا البحث إلى إبراز الصور 

على    التي يقدمها الإسلام، حيث يقوم على مبدأ الانسجام بين العقل والوحي، لا على التعارض بينهما، في بناء منظومة أخلاقية متوازنة تحافظ
  .استقامة الفرد والمجتمع



249

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 :مشكلة البحث وتساؤلاته الرئيسة  

التالي المركزي  التساؤل  في  البحث  مشكلة   :تتمثل 
 ما الدور الذي يؤديه العقل في بناء القيم الأخلاقية في الإسلام؟ 

 :ويندرج تحت هذا السؤال الرئيس عدد من التساؤلات الفرعية، من أبرزها
 ما المقصود بالعقل والقيم الأخلاقية في التصور الإسلامي؟  .1
 إلى أي مدى يمكن للعقل أن يستقل في إدراك بعض القيم الأخلاقية؟ .2
 ما طبيعة العلاقة بين العقل والوحي في ميدان الأخلاق؟  .3
 كيف وظّف الإسلام العقل في تنظيم السلوك الأخلاقي وضبطه؟  .4
 ما دور العقل في مواجهة مظاهر الانحراف الأخلاقي في الواقع المعاصر؟ .5

 :أهداف البحث  

 :يهدف هذا البحث إلى تحقيق مجموعة من الأهداف، تتمثل فيما يلي
 .توضيح مفهوم العقل والقيم الأخلاقية في المنظور الإسلامي •
 .إبراز دور العقل في إدراك القيم وتحديد معايير الخير والشر •
 .تحليل طبيعة العلاقة بين العقل والنص الشرعي في المجال الأخلاقي •
 .استعراض النماذج الأخلاقية الإسلامية التي اعتمدت على اجتهاد العقل •
 .تقديم رؤية فكرية إسلامية تعزز دور العقل في ترسيخ القيم لمواجهة تحديات العصر •

 :منهجية البحث  

 :يعتمد هذا البحث على توظيف مجموعة من المناهج العلمية، وهي 
 .لدراسة المفاهيم والمصطلحات المتعلقة بالعقل والقيم الأخلاقية وتحليلها :المنهج التحليلي •
 .لاستخلاص المبادئ الأخلاقية من النصوص الشرعية وتتبع دلالاتها :المنهج الاستقرائي •
 .لمقارنة آراء العلماء والمذاهب الكلامية والفلسفية بشأن دور العقل في المجال الأخلاقي :المنهج المقارن  •
 .لتقويم بعض الفهوم غير الدقيقة لدور العقل في بناء المنظومة الأخلاقية :المنهج النقدي •

 :الدراسات السابقة  

 :الدراساتلقد تناول عدد من الباحثين العلاقة بين العقل والنقل في الفكر الإسلامي، كما ركّز بعضهم على نظرية القيم الأخلاقية، ومن أبرز هذه  
 .نظرية القيم في الفكر الإسلامي، للدكتور محمد عبد الله دراز •
 .مكانة العقل في التشريع الإسلامي، للدكتور يوسف القرضاوي  •
 .الفكر الأخلاقي عند الفلاسفة المسلمين، للدكتور عبد الرحمن بدوي  •

و  ومع ذلك، فإن الدراسات التي بحثت بشكل مباشر في دور العقل في بناء المنظومة الأخلاقية الإسلامية من منظور شامل لا تزال محدودة، وه
 .ما يسعى هذا البحث إلى معالجته وسدّ جوانب النقص فيه

 :خطة البحث وهيكله العام  

تأصيل العلاقة بين   :الفصل الثانيمفهوم القيم الأخلاقية والعقل في الإسلام :الفصل الأول:ينقسم هذا البحث إلى مقدمة وثلاثة فصول، وخاتمة
 تتضمن أبرز النتائج والتوصيات :الخاتمةثمار العقل في بناء الأخلاق الإسلامية وتطبيقاتها :الفصل الثالثالعقل والأخلاق في الإسلام

 الفصل الأول: مفهوم القيم الأخلاقية والعقل في الإسلام

 المبحث الأول: مفهوم القيم الأخلاقية  

 أولًا: تعريف القيم الأخلاقية لغة واصطلاحاً 
ر  القيمة" مأخوذة من الفعل "قام"، ويُقال: "قام الشيء قيامًا" أي ثبت واستقر، وقِيمة الشيء: قدره وشأنه. وفي المعجم الوسيط: "القيمة" :لغةً  : ما يقدَّ

 (  112، ص 1998محمد عبد الله دراز ، )    ."به الشيء من ثمن أو مكانة



250

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

و  تُعرَّف القيم الأخلاقية بأنها مجموعة من المبادئ والمعايير التي تضبط السلوك الإنساني وتحدد ما يُعد مقبولًا أو مرفوضًا، حسنًا أ  :اصطلاحًا
عقل في  وال  قبيحًا، في إطار منظومة معينة من العقائد والثقافة. أمّا في المنظور الإسلامي، فالقيم الأخلاقية هي تلك المعايير التي يشترك الشرع

 .تحديدها، وتهدف إلى تهذيب النفس وتقويم السلوك بما يحقق رضا الله تعالى ويخدم مصلحة الفرد والمجتمع على السواء
 ثانيًا: أنواع القيم الأخلاقية

 ( . 123، ص  2000يوسف القرضاوي ، تتنوع القيم الأخلاقية من حيث مرجعيتها ووظيفتها، ويمكن حصر أبرز أنواعها فيما يلي )
وهي القيم المستمدة من العقيدة والشرائع الإلهية، مثل الصدق، والأمانة، والتقوى، والعدل. وتُعد هذه القيم ملزمة للمؤمن باعتبارها   :القيم الدينية .1

 .جزءًا من طاعة الله تعالى
وهي القيم التي تنظم علاقة الفرد بالمجتمع، مثل احترام الآخرين، والتعاون، والإحسان، والوفاء بالعهد، بما يضمن استقرار  :القيم الاجتماعية .2

 ( . 73، ص 2000المجتمع وتماسكه ) طه عبدالرحمن ، 
وهي القيم التي تتفق عليها الإنسانية عامةً، مثل الرحمة، والحرية، وكرامة الإنسان، وقد أكد الإسلام على هذه القيم ومنحها   :القيم الإنسانية .3

 ( . 74، ص  2000) طه عبدالرحمن ،    .بُعدًا إيمانيًا يرفع من شأنها ويجعل الالتزام بها جزءًا من المسؤولية الأخلاقية
 :تتميز القيم الأخلاقية الإسلامية بمجموعة من الخصائص التي تمنحها شمولية وخلودًا، أبرزهاثالثًا: خصائص القيم الأخلاقية في الإسلام

 .فمصدرها الله تعالى، وليست من ابتكار الإنسان :الربانية •
 .فهي موجهة إلى جميع البشر، ولا تقتصر على بيئة أو زمن محدد :الكونية •
 .ثابتة في أصلها، لكنها مرنة في تطبيقها وفق السياق :الثبات والمرونة •
 .تشمل كافة جوانب الحياة الفردية والاجتماعية والسياسية :الشمول •
 (.  88، ص 1990أبو حامد الغزالي ،  ) .تتوافق مع طبيعة الإنسان وحاجاته الفطرية، دون تصادم معها :الواقعية •

 رابعًا: أهمية القيم الأخلاقية في بناء المجتمع
 .تعتبر القيم الأخلاقية العمود الفقري لأي مجتمع، وهي الضمان لاستقراره واستمراريته •
 .تحافظ على كرامة الإنسان وتضمن حقوقه •
 .تقي المجتمع من الانحراف السلوكي والانهيار الأخلاقي •
 .تعزز الثقة والتكافل والتعاون بين أفراده •
 .في الإسلام، تُقرن الأخلاق بالإيمان، ويرتبط مصير الإنسان في الآخرة بمدى تحليه بها واتباعها •

 المبحث الثاني: مفهوم العقل ووظيفته في الإسلام

 أولًا: تعريف العقل لغة واصطلاحاً 
رُكبته  :لغةً  • شدّ  أي  البعير"  "عقل  ومنه  حبسه.  أي  عقلًا"  يعقله  الشيء  "عقل  ويُقال:  ومنع،  أمسك  أي  "عَقَلَ"  من   .العقل 

 (.89، ص 1990أبو حامد الغزالي ،    ) .فالعقل في اللغة هو ما يمنع صاحبه من الانحراف والزلل
يُعرَّف العقل بأنه القدرة المميزة للإنسان على إدراك المعاني، وتحليل الأفكار، والتمييز بين الخير والشر، وهو مناط الفهم ومصدر    :اصطلاحًا

 ."التكليف الشرعي. وقد عرفه بعض علماء الإسلام بأنه "نور وضعه الله في قلب الإنسان ليُمكّنه من التمييز بين الأمور
 ثانيًا: مكانة العقل في القرآن الكريم والسنة النبوية

 (.  134، ص 1982ابن رشد ،   )  :جاء العقل في النصوص الإسلامية في أعلى المراتب، ومن ذلك
 :في القرآن الكريم •
o  :لِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ﴾ ]البقرة  [ 164﴿إِنَّ فِي ذََٰ
o  ﴾َأَفَلَا تَعْقِلُونَ﴾، ﴿أَفَلَا يَتَفَكَّرُونَ﴾، ﴿لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُون﴿ 
o العقل قرين التفكر والتدبر في آيات الله الكونية والشرعية. 
 :في السنة النبوية •
o ما من شيء أفضل عند الله من عقل يرُشد صاحبه إلى الهدى، ويصرفه عن الردى" :قال النبي صلى الله عليه وسلم" 



251

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

o (. 68، ص  1995الفارابي ،  ) ".المجنون حتى يفيق :"وذُكر منهم"... رفع القلم عن ثلاثة :"والعقل مناط المسؤولية كما في الحديث 
 ثالثًا: وظائف العقل في الإسلام 

 التمييز بين الخير والشر  •
 تحليل الظواهر وتفسيرها  •
 فهم النصوص الشرعية  •
 الاجتهاد واستنباط الأحكام  •
 الضبط السلوكي والتقويم الأخلاقي •

 .فالعقل ليس أداة معرفية فقط، بل وسيلة لترسيخ القيم وفهم الغايات، وهو ما يربطه مباشرة ببناء المنظومة الأخلاقية في الإسلام
 رابعًا: علاقة العقل بالتكليف الشرعي

 ."الشرط في صحة التكليف: العقل والبلوغ" :، فمن لا عقل له لا يُكلّف، كما ورد في القاعدة الفقهيةالتكليفالعقل هو أساس  •
 .به يُفهم الخطاب الإلهي، ويُفكّر في آيات القرآن، ويُدرك الواجبات والمحرمات •
، إذ يُطلب من الإنسان الاقتناع والعمل لا مجرد العقل مع النصكل تشريع أخلاقي أو سلوكي في الإسلام لا يخلو من مساحة يتفاعل فيها   •

 (. 92، ص  1985ابن سينا ،  ) .الاتباع الأعمى
 الفصل الثاني: تأصيل العلاقة بين العقل والأخلاق في الإسلام

 المبحث الأول: العقل كمصدر من مصادر إدراك الأخلاق  

 أولًا: مدى استقلال العقل في إدراك الحَسن والقبيح 
إلى    اختلفت المدارس الفكرية الإسلامية حول مدى قدرة العقل على إدراك الحَسن والقبيح، أي تحديد ما هو خير أو شر من الأفعال، دون الرجوع

 (. 65، ص 2011عبد الكريم بكار،  ) .النص الشرعي
 :تشير الرؤية القرآنية العامة إلى أن الإنسان مزوّد بفطرة وعقل تمكنه من التمييز بين الصواب والخطأ، كما جاء في قوله تعالى •

 [8-7﴿وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّاهَا * فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا﴾ ]الشمس: 
 .وهذا يدل على قدرة ذاتية في الإنسان على التمييز الأخلاقي

الشرعي؟  • النص  عن  بمعزل  قبيح(  أو  )حَسن  الفعل  قيمة  تحديد  العقل  يستطيع  هل  قائمًا:  المحوري  السؤال  يظل  ذلك،   مع 
 وقد تناول هذا التساؤل مدارس علم الكلام والفلاسفة المسلمون، وهو ما سيتم عرضه وتحليله فيما يلي : 

 ثانيًا: الجدل بين المدارس الكلامية حول دور العقل في الأخلاق
يرى المعتزلة أن العقل قادر على إدراك الحسن والقبيح بشكل مستقل عن النص الشرعي. فالفعل يعتبر حسنًا إذا أدرك العقل نفعه،   :المعتزلة .1

 (. 54، ص  2004محمد عمارة،    )  .وقبيحًا إذا أدرك ضرره. وبالتالي، فإن الأوامر الشرعية تأتي لتأكيد ما يعرفه العقل مسبقًا، وليست هي منشئته
بينما ذهب الأشاعرة إلى أن العقل وحده لا يستطيع تحديد الحسن والقبيح، بل إن الشرع هو المرجع الأساسي. فهم يرون أن الأوامر    :الأشاعرة .2

 .والنواهي الإلهية هي التي تمنح الفعل قيمته الأخلاقية، وأن العقل يكون أداة لفهم الحكم الشرعي وليس لتقرير القيمة الأخلاقية مستقلاً 
ناقش الفلاسفة المسلمون، مثل الفارابي وابن سينا وابن رشد، دور العقل في الأخلاق من منظور فلسفي متكامل. فقد   :الفلاسفة المسلمون  .3

بهذا، يتحقق    اعتبروا أن العقل يستطيع إدراك المبادئ العامة للخير والشر، لكنه يحتاج إلى التوجيه الشرعي لتطبيق هذه المبادئ في الحياة العملية.
أن الفكر الكلامي الإسلامي انقسم   :الخلاصة.لعقل والوحي، بحيث يوجه العقل الفهم البشري ويُعين على التطبيق الأخلاقي الصحيحالتكامل بين ا

أقل  بين من يرى في العقل أداة مستقلة للحكم الأخلاقي، ومن يحصر الأخلاق في دائرة النص، مع الاعتراف بأن العقل يظل أداة لفهم النص على  
 .تقدير

 ثالثًا: آراء الفلاسفة المسلمين في العلاقة بين العقل والأخلاق
المدينة    :الفارابي .4 السعادة. وربط الأخلاق بمفهوم  لتحقيق  العملي، باعتبارها وسيلة  العقل  الفارابي أن الفضيلة الأخلاقية هي ما يدركه  رأى 

 (.  101، ص 1995الفارابي ،  ) .الفاضلة، حيث تصبح القيم الأخلاقية ضرورية لتنظيم الحياة العامة وضمان استقرار المجتمع



252

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

اعتبر ابن سينا أن النفس الإنسانية مزوّدة بعقل قادر على التمييز بين الخير والشر من خلال التجربة والتأمل. ودعا إلى تهذيب    :ابن سينا .1
 (.  95، ص 1985ابن سينا، ) .النفس وترويضها بالعقل، ليصل الإنسان إلى الكمال الأخلاقي

كان ابن رشد من أبرز المدافعين عن العقلانية الأخلاقية، مؤكّدًا أن الشريعة الإسلامية لا تتناقض مع العقل، بل تدعمه وتوجهه.   :ابن رشد .2
 ( . 137، ص  1982ابن رشد،  ) .واعتبر أن غاية الشريعة هي تحقيق المصلحة، وهي غاية يمكن للعقل إدراكها أيضًا

خلص الفلاسفة المسلمون إلى أن العقل لا يتعارض مع الشرع، بل يشكل شريكًا في فهمه وتطبيقه. كما يمكن للعقل إدراك القيم الأخلاقية   :النتيجة
 .بشكل مستقل، خصوصًا عندما تتوافق مع الفطرة الإنسانية

 المبحث الثاني: التلاقي بين العقل والنص في بناء الأخلاق  

العقل الأداة المركزية لفهم دلالات النصوص الأخلاقية وتأويلها في سياقات متعددة. وقد اعتمد   يُعدأولًا: دور العقل في فهم النصوص الأخلاقية
( الإنسان  توجيه  في  العقل  على  القرآني  الخطاب  من  عمارة،    كثير  ص  2004محمد  تعالى(.56،  قوله  في  يتضح   :كما 

مَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ...﴾ ]الأنعام:   [، حيث تتبع هذه الآية سلسلة من القيم الأخلاقية، ما يوحي بأن هذه القيم مفهومة بالفطرة  151﴿قُلْ تَعَالَوْا أَتْلُ مَا حَرَّ
تفت قلبك وإن أفتاك الناس وأفتوك"،  والعقل. وفي السنة النبوية، استند النبي صلى الله عليه وسلم إلى محاكمة عقول الصحابة في فهم الأحكام، كما في قوله: "اس

 (. 142، ص 2001محمد سعيد رمضان البوطي،   ) .أن يكونا مرجعًا في التمييز الأخلاقي مما يدل على أن الضمير والعقل يمكن
الإسلام لم يُلغِ دور العقل، ولم يتركه بلا ضوابط، بل اعتمد مبدأ التوازن بين الوحي  ثانيًا: تكامل العقل مع الوحي في بناء المنظومة القيمية

ضوء  والعقل؛ حيث يهدي الوحي ويقود، في حين يُدرك العقل ويفسر ويطبق. وفي هذه المنظومة، لا يعمل العقل منفردًا في إنشاء القيم، بل تحت  
 .ون تصادم بين المصدرينالوحي، في علاقة تكاملية تعزز البناء الأخلاقي د

 ثالثًا: أمثلة من القرآن والسنة على توظيف العقل في ترسيخ الأخلاق 
[، يظهر أن هذه الأوامر الأخلاقية كان العقل قادرًا على إدراكها قبل النص،  90في قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَََّّ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالِإحْسَانِ...﴾ ]النحل:  •

 .فجاء الوحي ليؤكدها
  )   .ملهاوفي قوله صلى الله عليه وسلم: "إنما بُعثتُ لأتمم مكارم الأخلاق"، إشارة إلى أن الأخلاق كانت موجودة بفعل العقل والفطرة، وقد جاء الوحي ليهذبها ويك •

 (. 55، ص  2004عبد الرحمن حسن حبنكة الميداني ، 
كما جاء في حديث الرجل الذي قال للنبي صلى الله عليه وسلم إنه لا يستطيع الصوم ولا الصلاة، لكنه لا يكذب ولا يخون، فمدحه النبي صلى الله عليه وسلم على تمسكه بالقيم  •

 .الأخلاقية التي يُدركها العقل، حتى قبل أدائه للعبادات
يظهر من ذلك أن العقل في الإسلام ليس مجرد وسيلة معرفية، بل يعد ركيزة أساسية في البناء الأخلاقي، شريطة أن لا ينفصل   :خلاصة الفصل

العقل المبادئ الأخلاقية، ويأتي الوح ي  عن الوحي. فالعلاقة بين العقل والأخلاق في المنظومة الإسلامية علاقة تأسيس وتفعيل؛ يكشف فيها 
 .نحو غايات سامية، موازنة بين الفطرة والإيمان والواجبات العمليةليقننها ويوجهها 

 الفصل الثالث: ثمار العقل في بناء الأخلاق الإسلامية وتطبيقاتها
 المبحث الأول: نماذج من القيم الأخلاقية المؤسسة على العقل

ها الإسلام قائمة يُعتبر العقل الإنساني من أبرز مصادر إدراك القيم الأخلاقية وتثبيتها، وقد أقرّ الإسلام هذا الدور، فالكثير من القيم التي دعا إلي
 (.  57، ص 2004عبد الرحمن حسن حبنكة الميداني ، )   :على معقولية ذاتية يمكن للعقل السليم إدراكها وتمييزها. ومن أبرز هذه القيم

يُعد العدل من القيم الأخلاقية العليا التي اتفقت عليها العقول البشرية، وجاء الإسلام ليؤكد عليها بصيغ متعددة، كما جاء في قوله  أولًا: العدل
]النحل:    :تعالى وَالِإحْسَانِ﴾  بِالْعَدْلِ  يَأْمُرُ  اللَََّّ  ]النساء:    [،90﴿إِنَّ  بِالْعَدْلِ﴾  تَحْكُمُوا  أَن  النَّاسِ  بَيْنَ  حَكَمْتُم   .[58﴿وَإِذَا 

 .ويُدرك العقل أن إقامة العدل تحفظ النظام، وتمنع الفساد، وتحقق الأمن الاجتماعي
الرحمة قيمة فطرية يقرّها العقل السليم، وتدل على نضج الإنسان ووعيه بالآخرين. وقد دعا الإسلام إلى الرحمة في جميع صورها  ) ثانيًا: الرحمة

 :، مع الضعفاء، والأطفال، والحيوانات، وحتى الأعداء في مواضع معينة، كما جاء في قوله تعالى(32، ص   2004إبراهيم مصطفى وآخرون،   
 ".وقوله صلى الله عليه وسلم: "الراحمون يرحمهم الرحمن، ارحموا من في الأرض يرحمكم من في السماء [،107﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ﴾ ]الأنبياء: 



253

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

الخُلقية وقرنه  ثالثًا: الصدق الصفات  الناس. وقد جعله الإسلام من أعظم  السليم بين  للثقة والتواصل  العقل بأهميتها كأساس  يقرّ  الصدق قيمة 
ا الصدق بالإيمان، فقال النبي صلى الله عليه وسلم: "إن الصدق يهدي إلى البر، وإن البر يهدي إلى الجنة." ويدرك العقل أن الكذب يؤدي إلى الفوضى والفساد، بينم

 ( . 32، ص 2004إبراهيم مصطفى وآخرون ،    ) .لاستقرار والثقةيؤسس ل
الأمانة من القيم التي تعزز العلاقات الإنسانية وتضبط المعاملات، ويقرّ العقل بأهميتها لحفظ الحقوق. وقد عظم الإسلام من شأنها،   رابعًا: الأمانة

وا الْأَمَانَاتِ إِلَىَٰ أهَْلِهَا﴾ ]النساء:   :كما جاء في حديث النبي صلى الله عليه وسلم: "أدِّ الأمانة إلى من ائتمنك ولا تخن من خانك"، وقوله تعالى ﴿إِنَّ اللَََّّ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّ
58]. 

الشورى  تعالىخامسًا:  بقوله  المبدأ  هذا  الإسلام  أقرّ  وقد  القرار.  اتخاذ  في  جماعيًا  نضجًا  تمثل  إذ  دينيًا،  يكون  أن  قبل  عقلي  مبدأ   :الشورى 
فخر الدين    )  .[، ويُدرك العقل أن الاستبداد مفسدة، وأن التشاور يعزز الحكمة والعدالة ويقلل من الأخطاء38﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَىَٰ بَيْنَهُمْ﴾ ]الشورى:  

 (. 57الرازي، ص
 المبحث الثاني: دور العقل في مواجهة الانحراف الأخلاقي  

يُعد من أبرز وظائف العقل في الإسلام أنه لا يقتصر على إدراك الفضائل فحسب، بل يقوم بدور رقابي وإصلاحي في مواجهة الانحرافات، ما  
 .يعكس أهميته في بناء وتهذيب النفس والمجتمع

يمثل العقل ميزان الإنسان الداخلي في الحكم على السلوكيات، إذ لا يُعتبر الفعل حسنًا بمجرد وقوعه، بل يُقيّمه  أولًا: ترشيد السلوك الإنساني
ا المنطلق، العقل في ضوء النتائج والنيات والمقاصد. كما قال الإمام علي )عليه السلام(: "العقل ما عُبد به الرحمن واكتُسب به الجِنان." ومن هذ

 .سلوك نحو الخير، ويكبح جماح الهوى والانفعال، ضامنًا استقامة الفرد والمجتمعيوجّه العقل ال
غالبًا ما ترتكب بعض الانحرافات تحت مسميات "الدين" أو "العادات"، رغم مخالفتها لمقاصد  ثانيًا: نقد الانحرافات الخلقية باسم الدين أو العرف

محمد عبد الله دراز ،  )  الشرع والعقل. وهنا يظهر دور العقل النقدي في التمييز بين الجوهر الديني الأصيل والتفسيرات المغلوطة أو المتطرفة.
ومن الأمثلة على ذلك: استخدام العنف تحت غطاء "الأمر بالمعروف"، في حين يدعوان الإسلام والعقل إلى الحكمة والموعظة  (  115، ص   1998

ا الدور: تحرير الحسنة، أو تبرير التمييز الاجتماعي بناءً على أعراف موروثة، رغم أن العقل والنص الشرعي يقرّان بالمساواة والعدل. ومن ثمار هذ
 .الأخلاق من التوظيف السلبي والانحراف باسم الشريعة

مع تعقّد الحياة وظهور قضايا أخلاقية جديدة مثل التكنولوجيا والاقتصاد والإعلام  ثالثًا: الاجتهاد الأخلاقي المعاصر في ضوء العقل الإسلامي
. ولا يقتصر هذا الاجتهاد (75، ص   2000طه عبد الرحمن،  والبيئة، يُستنهض العقل الإسلامي اليوم للقيام بدور اجتهادي أخلاقي مسؤول  )  

صالح  على الفقه فقط، بل يمتد إلى بناء رؤية أخلاقية عقلانية متجذرة في النص الإسلامي، تساهم في ضبط القيم في سياقات جديدة، وموازنة الم
من،  طه عبد الرح  )  .ح العالميوالمفاسد، وتقديم بدائل أخلاقية راشدة، وتوجيه الأجيال نحو وعي نقدي أخلاقي في ظل طوفان الإعلام والانفتا

 (. 79، ص  2000
لقد أثبت العقل الإسلامي فعاليته ليس فقط في إدراك القيم، بل في ترسيخها والدفاع عنها وتطوير فهمها، مما يجعله أداة حيوية    :خلاصة الفصل

جتهاد في أي مشروع أخلاقي إصلاحي، قديمًا وحديثًا. وعليه، فإن بناء الأخلاق الإسلامية لا يكتمل إلا بتفاعل العقل مع الوحي، وباستنهاض الا
 .لمواجهة تحديات العصر العقلي

 الخاتمة

 .الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، والصلاة والسلام على خير المرسلين، محمد بن عبد الله، وعلى آله وصحبه أجمعين
المنظومة   بعد دراسة وتحليل دور العقل في بناء القيم الأخلاقية في الإسلام، يمكن القول إن هذا البحث أظهر عمق العلاقة بين العقل والأخلاق في

 .الإسلامية، ومدى تأثير العقل في إدراك القيم وترسيخها وفهم مقاصدها
 أولًا: أبرز النتائج التي توصل إليها البحث 

 .الإسلام لا يفصل بين العقل والأخلاق، بل يؤسس منظومته القيمية على التفاعل المتوازن بين العقل والوحي .1
 .للعقل قدرة فطرية على إدراك الحسن والقبيح، وقد أقرّ الإسلام هذه القدرة، خصوصًا في القيم الكلية مثل العدل، الصدق، والأمانة .2
كس هناك اختلاف بين المدارس الكلامية حول استقلال العقل الأخلاقي؛ فالمعتزلة تبنّت استقلاله، بينما قيّده الأشاعرة بالنص، وهو جدل يع .3

 .تنوعًا غنيًا في الفكر الإسلامي



254

 (6202) ثانيكانون ال( 2العدد ) (57)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

ي والسعادة  الفلاسفة المسلمون مثل الفارابي وابن سينا وابن رشد قدّموا رؤية عقلانية أخلاقية متقدمة، ترى في العقل أداة لتحقيق الكمال الإنسان .4
 .الخلقية

 .النصوص الشرعية، قرآنًا وسنة، دعت إلى تفعيل العقل في فهم وتطبيق القيم، واستشهدت به مرارًا كأداة للهداية والتمييز .5
 .العقل ليس مجرد مدرك للقيم، بل هو أداة لتقويم الانحرافات الأخلاقية، سواء كانت باسم الدين أو العادات أو المصلحة .6
 .الاجتهاد الأخلاقي المعاصر لا يمكن أن يثمر دون تفعيل العقل الإسلامي في معالجة القضايا المستجدة .7

 ثانيًا: التوصيات والمقترحات

 .ضرورة إعادة الاعتبار للعقل الإسلامي في الخطاب التربوي والديني، كأداة لفهم النصوص وترسيخ القيم لا لمعارضتها .1
تكلمين  تشجيع المؤسسات الدينية والأكاديمية على دمج الفلسفة الأخلاقية الإسلامية في المناهج الدراسية، وتعريف الطلاب بجهود الفلاسفة والم .2

 .في هذا المجال
 .حث الباحثين المعاصرين على إجراء دراسات مقارنة بين الرؤية الإسلامية والعقلانية الغربية في تأسيس القيم .3
الذكاء  .4 مثل  المعاصرة،  الأخلاقية  للقضايا  حلول  لتقديم  النصي  والفهم  العقل  يستثمر  الذي  الجماعي،  الأخلاقي  الاجتهاد  أمام  المجال  فتح 

 .الاصطناعي والبيئة والإعلام
 .تفكيك الفهم الخاطئ الذي يقابل بين "العقل" و"الدين"، والتأكيد على أن التكامل بينهما يمثل جوهر الرؤية الإسلامية .5

في ظل الأزمات الأخلاقية والانحرافات الفكرية والسلوكية،  ثالثًا: أهمية إحياء دور العقل في ترسيخ القيم في المجتمعات الإسلامية المعاصرة
 :يبرز دور العقل كضرورة حيوية، إذ يمثل

 .حصانة ذاتية للفرد أمام التضليل والانجرار وراء التفسيرات المتطرفة أو الانفعالية •
 .ضمانًا لفهم سليم للشرائع والقيم بعيدًا عن الجمود أو الإفراط •
 .أداة لمواجهة التحديات الأخلاقية الحديثة بوعي وإبداع، لا مجرد تقليد أو انفعال •
 .جسرًا للحوار الحضاري مع الآخرين، من خلال تقديم صورة عقلانية راشدة عن الإسلام •
إن إحياء دور العقل في بناء الأخلاق لا يعني فصل العقل عن الدين، بل تفعيله في ضوء الوحي، ليصبح الإسلام مشروعًا حضاريًا قادرًا     

 .على تجديد الحياة وتهذيب الإنسان وتحقيق الخير العام
 المصادر والمراجع             

 .م1998، دار القلم، مصر، نظريـة الأخلاق في القرآن، محمد عبد الله دراز.1
 .م 2000، مكتبة وهبة، مصر،  الإسلام والعقل والعلم، يوسف القرضاوي .2
 .م2000، المركز الثقافي العربي، المغرب، سؤال الأخلاق: مساهمة في النقد الأخلاقي للحداثة الغربية، طه عبد الرحمن.3
 .م1990، دار المعرفة، بيروت، لبنان، ميزان العمل، أبو حامد الغزالي.4
 .م1982، دار الفكر العربي، مصر، تهافت التهافت، ابن رشد.5
 .م 1995، دار ومكتبة الهلال، بيروت، لبنان، المدينة الفاضلة، الفارابي.6
 .م1985، دار الآفاق الجديدة، بيروت، لبنان، النجاة في الحكمة المنطقية والطبيعية والإلهية، ابن سينا.7
 .م2011، دار السلام، مصر،  القيم في عالم متغير، عبد الكريم بكار.8
 .م2004، دار الشروق، مصر، العقلانية الإيمانية: مدخل إلى تجديد الفكر الإسلامي، محمد عمارة.9

 .م2001، دار الفكر، دمشق، سوريا، من روائع القرآن، محمد سعيد رمضان البوطي.10
 .م2004، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، الأخلاق الإسلامية وأسسها، عبد الرحمن حسن حبنكة الميداني.11
 .م2004، مجمع اللغة العربية، دار الدعوة، مصر، المعجم الوسيط، إبراهيم مصطفى وآخرون .12
 .، دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان، بدون تاريخالتفسير الكبير )مفاتيح الغيب(، فخر الدين الرازي .13
 


