
175

         Journal Of the Iraqia University (72-2) May (2025) 

 

 

ISSN(Print): 1813-4521 OnIine ISSN:2663-7502 

Journal Of the Iraqia University 
available online at 

https://iasj.rdd.edu.iq/journals/journal/view/247  

 أهل البيت )عليهم السلام( وأئمة المذاهب الأربعة لأهل السنة  العلاقات المتبادلة بین 
 رانيخ  اية التاريلك -ان والمذاهب يجامعة الأد الباحث الأول: أ.م.د. علي آقا نوري

 كلية العلوم السياسية -جامعة النهرين  الباحث الثاني: م.د. أحمد هاتف المفرجي

 خية التاريلك -ان والمذاهب يجامعة الأد الصمدالباحث الثالث: م.م. محمد علي ملا عبد 
Mutual relations between the Ahlul Bayt (peace be upon them) and the Imams of the four 

Sunni schools of thought 

First researcher: Asst. Prof. Dr. Ali Agha Nouri / University of Religions and Sects / 

College of History / Specialization in Islamic History / Qom - Iran 

aliaghanore@yahoo.com  

Second researcher: Asst. Dr. Ahmed Hatif Al-Mufarji / University of Nahrain / College of 

Political Science / Specialization in the History of Islamic Civilization / Iraq 

ahmed.hatif@nahrainuniv.edu.iq  

Third researcher: Muhammad Ali Mulla Abdul Samad / University of Religions and 

Sects / College of History / Specialization in Islamic History / Qom - Iran 

ali.abdoolsamad@gmail.com  
 الملخص

ومصادر الرجال والحديث يتبين لنا أن العلاقات بين بعض علماء وفقهاء أهل السنة الكبار مع أهل من خلال دراسة الأخبار التاريخية المختلفة  
بالملاحظة في  البيت )عليهم السلام(، تميزت بالاحترام والمودة والتبجيل. وقد كانت بينهم وبين أئمة أهل البيت )عليهم السلام( مكانة ودور جدير

يح الأخطاء النشاط العلمي وتنمية الفكر الإسلامي. وينبغي لنا ألا ننسى دور الأئمة )عليهم السلام( التوجيهي والمعرفي في النقاشات العلمية وتصح
. إن مواكبتهم العامة والمشترکة التي تطرأ في التعرف على الأنماط الفكرية والمذهبية، والتي هي من صلب رسالة التوجيه والمعرفة والرؤية الإيجابية

البدع الكلامية وانحرافات الغلاة والنواصب والخوارج والزنادقة وبيان عدم شرعية مناهج الخلفاء الأمويين والعباسيين في مواجهة مختل ف أنواع 
لثقل الذي  وإذعانهم بالمكانة العلمية والأخلاقية للأئمة من أهل البيت )عليهم السلام( وخاصة لأمير المؤمنين علي بن أبي طالب )عليه السلام( وا

ز به ذلك الإمام العظيم في المجتمع الإسلامي؛ كان ذلك من جملة المحاور التي عززت العلاقات والتعاون في المجتمع الإسلامي. وطبيعي  تمي
سلام(  أن تكون تلك السيرة والعلاقات التي جمعت هؤلاء العظماء مثالًا للأدعياء من أتباع كل واحد منهم. ولو كان تعامل أهل البيت )عليهم ال

ولم يلتزموا بالأخلاق في التعامل مع المخالفين؛ لما كانوا يحظون بتلك المكانة الرفيعة  شبه سلوك بعض المتطرفين الذين يدعون الانتساب إليهم ي
اثهم القيم بين عظماء سائر المذاهب وأتباعهم وما كان بإمكانهم تثبيت مكانة مدرستهم بتراثها الغني والعظيم في المجتمع ولم يتمكنوا من تخليد تر 

 الأئمة الشيعة وكبار الفقهاء المعروفين في ذلك الزمان والذين تعلقت أهم المدارس الفقهية للسنة بأسمائهم. لنا. وهنا نتناول بايجاز العلاقات بين 
 أهل البيت، أهل السنة، الإمام الصادق، أبو حنيفة، مالك بن أنس، أحمد بن حنبل، الشافعي الکلمات المفتاحیة:

Abstract  
Through examining various historical accounts and sources related to men and hadith, it has become evident to 

us that the relationships between some of the great scholars, particularly the prominent Sunni jurists, and the 

Ahl al-Bayt (peace be upon them) were marked by respect, affection, and reverence. There was a noteworthy 

position and role between them and the Imams of the Household of the Prophet (peace be upon them) in 

scientific activity and the development of Islamic thought. We should not forget the guiding and cognitive role 

of the Imams (peace be upon them) in scientific discussions and correcting errors that arise in identifying 

intellectual and sectarian patterns, which are the core of the message of guidance, knowledge and positive 

mailto:aliaghanore@yahoo.com
mailto:ahmed.hatif@nahrainuniv.edu.iq
mailto:ali.abdoolsamad@gmail.com


176

 5202سنة ل آيار (2العدد ) (27)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

vision. Their general and joint accompaniment in confronting various types of theological innovations and 

deviations of extremists, Nasibis, Khawarij and Zanadiqa, and clarifying the illegitimacy of the approaches of 

the Umayyad and Abbasid caliphs, and their acknowledgment of the scientific and moral position of the Imams 

of the Household of the Prophet (peace be upon them), especially the Commander of the Faithful Ali ibn Abi 

Talib (peace be upon him), and the weight that distinguished that great Imam in the Islamic 

community.Naturally, this conduct and the relationships that united these great figures serve as an example for 

those who claim to follow them. Had the behavior of the Ahl al-Bayt (peace be upon them) resembled that of 

some extremists who claim allegiance to them, and had they not adhered to ethical principles in dealing with 

dissenters, they would not have enjoyed such a lofty status among the great figures of all sects and their 

followers. Nor would they have been able to affirm the position of their school with its rich and profound 

heritage in society, or preserve their valuable legacy for us. Here, we will briefly discuss the relationships 

between the Shia imams and the prominent jurists of that time, whose names are associated with the most 

important Sunni schools of jurisprudence.Keywords: Ahl al-Bayt, Ahl al-Sunnah, Imam al-Sadiq, Abu Hanifa, 

Malik ibn Anas, Ahmad ibn Hanbal, al-Shafi’i. 

 مقدمة
حول الاهتمام فعلى سبيل المثال و  الناس.عامة   كبير تحظى باهتمام إلى حد  ولا زالت  مرجعية أهل البيت الدينية وخاصة في شؤون الفقه كانتإن  

السلام( توجد أخبار كثيرة حول الاستشارات السياسية والعلمية التي كان )عليه السلام(  البالغ للمجتمع والنخب السياسية بعلم الإمام علي )عليه  
 هوكان الخلفاء يستشيرون  ،ويت حتی عن أئمة الشيعة )عليهم السلام( أيضاً رُ   وقدأُشيد بها حتى من قبل منافسيه السياسيين. و   لمعاصريه، وقد  يقدمها

مؤسس بأنه  . وقد وصف ابن أبي الحديد المعتزلي الإمام علي )عليه السلام(  1في شؤونهم أيضاً وما كان )عليه السلام( يمانع في التعاون معهم
ر أو غير علم الفقه وقال بأن كل فقيه في الإسلام مدين للإمام بفقهه وأن سائر الفقهاء البارزين في القرون الأولى هم تلامذة الإمام بشكل مباش

السلام( ومن سائر الأئمة من بعده وقد وردت في مختلف المصادر أسماء الكثير من الذين استفادوا من العلوم الفقهية للإمام علي )عليه    2مباشر. 
رجعون أيضاً. والإمام السجاد علي بن الحسين )عليه السلام( أيضاً هو أحد أبرز أئمة وفقهاء عصر التابعين وكان العلماء والتابعون في عصره ي

كان غالبية فقهاء ذلك الزمان في مکة والمدينة  ف. وقد برز هذا الأمر بشكل أكبر أيضاً في وجود الإمام الباقر )عليه السلام(  3إليه في هذا المجال 
إليه في هذا المجال أيضاً  بالعلوم  يرجعون  اللقب في ذلك الزمان. ونظراً لتميزه  وقد لقب )عليه السلام( بلقب "باقر العلوم" وكان معروفاً بهذا 

جعفر بن محمد   ولده الإمام والمعارف العلمية التي استفاد منها عموم المسلمين؛ فقد أسهم في إعداد الكثير من طلبة العلوم الدينية والفقهية.وتميز
في    )عليه السلام( أيضاً بموقع أفضل وفرص أكثر في الترويج للمعارف الدينية، فقد عُرف بأنه أحد العلماء الذين يرجع إليهم عامة المسلمين
ات  قعصره، وقد استفاد من مرجعيته العلمية ومعارفه الكثير من الفقهاء والعلماء من مختلف المذاهب الإسلامية، وحظي هذا الإمام العظيم بعلا

واجتماعية جيدة مع فقهاء عصره من غير الشيعة وأفلح في تصحيح الكثير من الأخطاء الدينية والفقهية. وقد وردت الكثير من   وتوجهات علمية
ختلف الأخبار حول مكانته العلمية الرفيعة لدى الآخرين، وروي عنه الحديث في مختلف مصادر الشيعة والسنة أيضاً. واستفاد المسلمون منه في م

فقهاء بارزون غيره أيضاً لكن الإقبال عليه )عليه السلام( حظي بعمومية أكبر من غيره  لمية. جرى ذلك في الزمان الذي كان فيه  المجالات الع
ت  حتى من أئمة الشيعة أيضاً وذلك رغم رواج الاختلافات المذهبية من جهة وأجواء الضغوط السياسية وحساسية الخلفاء من جهة أخرى، حيث كان

على عموم العلويين في ترويج المعارف الدينية، إلا أن الأمر لم يكن بالصورة التي يحرمون فيها تماماً من بذل الجهود العلمية التي   تفرض القيود
منهم. والواضح أن هؤلاء الأئمة الكبار )عليهم السلام( كانوا    المشورةتمنع حتی المنافسين السياسيين والخلفاء من الاستفادة العلمية والحصول على  

يحظون بمكانة علمية أرفع لدى الجميع وحتى بين غيرهم من العلويين ولم يشكك أحد من مخالفيهم وحتى من أعدائهم السياسيين في مرجعيتهم 
لهم عند    والمكانة الرفيعة والاحترام الخاصالإقبال العمومي  بنوع من    ولذا فقد حظي أئمة أهل البيت )عليهم السلام(الدينية والروائية للحديث.  

عنوان  مخالفيهم في المذهب والذي لا يمكن تلخيصه بارتباط هؤلاء العظماء بالبيت النبوي ومكانتهم العلمية فحسب، لأنه في ذلك الزمان لم يكن  
علوم الدينية  أهل بيت مختص بهؤلاء العظماء فقط ولا بمخالفيهم في المذهب ومنهم الفقهاء ورواة الحديث المبرزون الذين يؤمنون بعدم خطأ ال

فبالإضافة إلى الفضائل   .شأنهم شأن بعض الشيعة. لكن الأمر الذي يضيف الكثير على الأمور الأخرى هو النفوذ والدور المعنوي الخاص لديهم
ة، ومن جهة أخرى نرى الأخلاقية الأخرى؛ نجد لديهم تلك السيرة العقلانية وحسن المعاشرة ومداراة الآخرين والنظرة الأبوية والتوجيهية. هذا من جه

هذه أن أهل البيت )عليهم السلام( أفلحوا في تكريس منهجهم العلمي والمعنوي في صميم المجتمع ونجحوا في استقطاب اهتمام الآخرين لمنهجهم.  
لعلم والمعرفة من سائر علماء العلاقات الودية والمتبادلة والتي ترافقت أيضاً مع الحوار العلمي عرفت بصورة أكبر لدى علماء أهل البيت وعظماء ا



177

 5202سنة ل آيار (2العدد ) (27)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

ن، ولكن  المذاهب الأخرى. والملاحظ أن أقطاب البحوث العلمية والمذهبية في مجالات علوم الحديث والفقه والکلام لم يكونوا قليلين في ذلك الزما
 ،عمومييبدو أن بعضاً من هؤلاء وخاصة ممن کانت توجهاتهم العلمية مكرسة لاحتياجات القطاعات العامة من المجتمع تميزوا بشهرة أكبر وإقبال  

احترام بينهم أربعة من الفقهاء وعلماء الحديث المعروفين الذين ارتبطت فيما بعد المدارس الفقهية لغير الشيعة عموماً بأسمائهم والتي حظيت بمن  و 
علاقات كل    يحاول هذا البحث إثبات هذا الأمر المهم وهو أن، وقد أُطلق عليهم "الأئمة الأربعة"خاص لدى المسلمين غير الشيعة بالخصوص

رغم الاختلافات المنهجية والمعرفية فيما بينهم وبينهم واحد من هؤلاء الفقهاء الأربعة بالرغم من اختلاف توجهاتهم في العلوم العقلية، أو الحديثية و
. وبالطبع فانه لمعرفة كيف تم رسم هذه العلاقات المتبادلة بعد ذلك  المتبادل  وبين أئمة أهل البيت )عليهم السلام(؛ إلا أن سلوكهم تميز بالاحترام

البحث. وبالتأكيد فإنه من أجل اتضاح هذا    فيما بينهم وكذلك بواسطة أتباع كل واحد منهم فهذا شأن آخر لا تتوفر الفرصة لمناقشته في هذا
تبيانه من  مكن  نتهذا الأمر المهم لن    الموضوع من اللازم توضيح العقائد الفقهية والکلامية والسياسية ومشارکتها في مواجهة البدع. لكن توضيح

ألف:  الأئمة الكبارفي حدود هذه المقالة. وما نتناوله هنا هو رسم إجمالي ووثائقي للعلاقات العاطفية والودية والارتباطات الثقافية والمعرفية لهؤلاء  
من الفقهاء والعلماء البارزين في النصف الأول من القرن الثاني وقد عاش خلال أيام الإمامين الصادقين    يعد أبو حنيفةهـ(150)  الإمام أبو حنیفة

البيت واهتمامه الخاص بمكانتهم، وخاصة  محمد بن علي الباقر وجعفر بن محمد الباقر )عليهما السلام(، وفضلا عن علاقاته الودية مع أهل  
بل انتقاده  بالنسبة للإمام علي بن أبي طالب )عليه السلام(؛ فقد عُرف بمخالفته السياسية لعُمال الحكومتين الأموية والعباسية وعدم تعاونه معهم  

  إنه ففي أيام الحكومة الأموية قيل  4حد تعبير أبي زهرة. أحيانا لبعض إجراءات هؤلاء العمال المناوئة للعلويين بل وكان "يميل إلى العلويين" على  
عُرض عليه منصب القضاء، بهدف استقطاب تعاونه وکسب المشروعية للخلافة الأموية، إلا أنه رفض هذا المنصب وتحمل تبعات رفضه بأن  

وكان أيضاً من جملة الذين رفضوا مرافقة السفاح والمنصور أيضاً ولم يقبل منصب القضاء الذي اقترحه المنصور وأصر    5تعرض للجلد والحبس. 
وقيل بأن أحد العوامل الرئيسية التي تعرض بسببها للحبس ودُس له السم على يد المنصور هو امتناعه عن قبول تلك المسؤولية. وعُرف    6عليه. 

  7علي وآخرين غيره من العلويين.   عنه أيضاً تأييده لثورات العلويين ضد الحکومتين الأموية والعباسية وأنه كان أحد الحماة الجديين لثورة زيد بن
وآله( في غزوة بدر  عليه  الله  عبد الملك، شبّه أبو حنيفة ثورة زيد بخروج جده رسول الله )صلی    بنورُوي أنه عندما ثار زيد بن علي ضد هشام  

و الفرج  حتی أنه ذكر الأسباب التي حالت دون خروجه مع زيد وقال بأنه أرسل أموالًا كثيرة إلى زيد وطلب من موفده أن يبين عذره لزيد، ويروي أب
بن الزبير: أن أبا حنيفة قال له: "قل لزيد لك عندي معونة وقوة على جهاد عدوك فاستعن بها أنت وأصحابك في  الأصفهاني أيضاً عن الفضيل ا 

.إننا نجد في تاريخ حياة أبي حنيفة مشاهد من مناصرته لأهل البيت )عليهم السلام( مما  8الكراع والسلاح؛ ثم بعث ذلك معي إلى زيد، فأخذه زيد"
ه  جعله يتهم بأنه من شيعة أهل البيت. ومن جملة تلك الموارد أنه كان يؤمن بأن الإمام علي )عليه السلام( أفضل من عثمان وأن علياً )علي

ق كان مع أمير المؤمنين )عليه السلام( في كل حروبه وأن أعداءه باغون. ونفس الشيء مع السلام( أولى بالخلافة منه. كذلك كان يعتقد أن الح
زکية الإمام الحسن )عليه السلام( الذي كان بحق خليفة للإمام علي )عليه السلام( وقدم الدعم لثورات العلويين الأخرى مثل ثورة ذي النفس ال

يم الأموال والاستشارة الدينية لها ولم يكتف بذلك فحسب، بل شجع الآخرين على مواكبة هؤلاء الثوار  وإبراهيم بن عبد الله وقد شجع تلك الثورات بتقد
إذا أظفرك اّللّ بعيسى وأصحابه فلا تسر عبد الله قائلًا:"بنمنصور أن أبي حنيفة كتب في رسالة إلى ابراهيم  بن  وكما ورد عن محمد    9العلويين.

فئة، ولكن سر    فيهم سيرة أبيك في أهل الجمل فإنه لم يقتل المنهزم، ولم يأخذ الأموال، ولم يتبع مدبراً، ولم يذفّف على جريح؛ لأن القوم لم يكن لهم
عندما وقعت    إنه وقيل  شام كانت لهم فئة، وكانوا في بلادهم"فيهم بسيرة يوم صفين، فإنه سبى الذرية، وذفف على الجريح، وقسم الغنيمة، لأن أهل ال

ويروي أبو الفرج الأصفهاني أن محمد بن جعفر بن محمد الباقر )عليه السلام(    .10هذه الرسالة بيد المنصور استدعى أبا حنيفة ودس له السم 
 . 11رحم اّللّ أبا حنيفة. لقد تحققت مودّته لنا في نصرته زيد بن علي، وفعل بابن المبارك في كتمانه فضائلنا، ودعا عليه"صاح في دار الامارة: "

وتتلمذه على يد زيد بن علي )عليه السلام( وارتباطه العلمي معه ومع ذي النفس الزکية وأخيه    ويرى البعض أن تعاون أبي حنيفة مع العلويين
ورغم ما قيل من أن رفض أبي حنيفة منصب القضاء    12إبراهيم بن عبد الله؛ جعل أبي حنيفة من "الشيعة الزيدية" وإدراجه ضمن الزيدية البترية.

هو الذي عرضه لغضب المنصور؛ إلا أنه ذُكر أن السبب الرئيسي لمقتله لم يكن بسبب تمرده على قبول منصب القضاء، بل كان بسبب دعمه 
إلى بغداد، ولما لم يجد عذراً لقتله؛ عرض عليه  المالي لثورة إبراهيم بن عبد الله في البصرة ضد حکم المنصور. وقد استدعاه المنصور لهذا السبب  

وكما تمت الإشارة فإن علاقات أبي حنيفة الوثيقة مع    13وذلك لكي يوفر العذر لقتله.   –لعلمه أن أبا حنيفة يرفض هذا الأمر    –منصب القضاء  
وطبعاً هذا لا يعني أن نظرته كانت مثل نظرة    14نه كان يميل إلى الشيعة. أالعلويين كانت بشكل جعل البعض يعتبره من الشيعة الزيدية يقول عنه  

ءة لهما، الشيعة بالتطابق، فمثلًا يختلف الأمر في نظرتهم لبعض الصحابة وهذا الأمر كان طبيعياً لانه كان ينظر بإجلال للشيخين ولا يطيق الإسا



178

 5202سنة ل آيار (2العدد ) (27)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

لا تقروا لهم بحديث وكان أئمة الشيعة )عليهم السلام( أيضاً يؤكدون لزوم احترام الصحابة. ويروي أحد الإمامية عن أبي حنيفة أنه قال لأصحابه: "
قام واعترض على أبي حنيفة في عدم    -وهو أحد الشيعة وكان حاضراً في المجلس    –أن الهيثم بن حبيب الصيرفي  غدير خم فيخصموكم"، حتى  

والأهم من كل 15الإقرار بذلك هل لأنه لا يرى حديث الغدير صحيحاً؟ فأجاب أبو حنيفة بأنه يرى صحة حديث الغدير إلا أنه يتجنب بعض الغلاة 
البيت وخاصة أئمة الشيعة )عليهم السلام( لديه والتي جرى إثباتها في موارد كثيرة في المصادر التاريخية والروائية، حتّی  ذلك مكانة ومقام أهل  

. ومع أنه يبدو في الظاهر وجود عدد من الروايات والأخبار 16قيل بأنه كان يفتخر بارتباطه واقتباسه الحديث عن الإمام الصادق )عليه السلام( 
الدقي النظرة  أن  إلا  التوتر؛  السلام( شابها  الصادقين )عليهما  أبي حنيفة والإمامين  بين  المتبادلة  العلاقات  أن  تفيد  الشيعة  لهذا  في مصادر  قة 

إ للعداء الموضوع تظهر وجود الاختلاف حول مصادر الاستنباط، والتي يمكن إرجاعها  المعرفي وليس  العلمي والاختلاف  البحث  لى ظروف 
البيت )عليهم السلام( كانوا يعدون أخبارهم الشخصي أو الدوافع الأخرى. والمشکلة الأصلية في ذلك الزمان هي أن عدداً من رواة أحاديث أهل  

مام  تبعاً لتوجهاتهم المذهبية. ويرى أحد علماء الشيعة المعاصرين وهو باحث في علم الحديث حول الأحاديث والمناظرات والمحاورات الحادة للإ
وار" )في الباب الثاني عشر من المجلد العاشر،  الباقر )عليه السلام( مع أصحاب المذاهب الأخرى والتي ورد الكثير منها في كتاب "بحار الان

 لروايات التي وردت في تلك الأبواب كلها غير موثقة، ما عدا الرواياتوالباب التاسع من المجلد السادس والأربعين( والتي جاء فيها، أنه يعتقد أن ا
،  18رواية في بحار الأنوار  25. وحول مناظرات الإمام الصادق )عليه السلام( مع أبي حنيفة وغيره أيضاً والتي وردت في نحو  17  13و  6و  3

ثم أن هذه الروايات    19هذا الباب ليست موثقة.  معتبرة سنداً في هذا الباب وبقية روايات   18و  15و  10و  2يرى هذا الباحث أنه فقط الروايات  
لقرن  المرتبطة بمناظرات الإمام الصادق )عليه السلام( لم تكن تختص بأبي حنيفة بل مع غيره العديد. وهنا تجدر الإشارة إلى أنه منذ أواسط ا

نيفة مذهباً رسمياً فقد  الحادي عشر سعى بعض علماء الشيعة لذم الدولة العثمانية بإثارة قضايا تاريخية جعلت تلك الدولة تختار مذهب أبي ح
مشاعر  زعموا أنه مؤسس المذهب الرسمي للدولة العثمانية. واعتبروا التبعية إلى أبي حنيفة، نوع من الوفاء للسلطان العثماني. واستمرت تلك ال

إن العلاقات الودية المتبادلة، بين أبي حنيفة والإمام الباقر )عليه السلام( وإفادته العلمية   .20المثيرة للتوتر، خلال القرنين الثاني عشر والثالث عشر
البيت    من علم الإمام ورد ذكرها في الكثير من المصادر. وجاء في الكثير من المصادر أن الإمام الباقر )عليه السلام( كان أول شخص من آل 

لوحظت في )عليهم السلام( الذي تعلم أبي حنيفة منه العلوم. ومن جهة أخرى فإن الأحاديث التي نقلها أبو حنيفة من الإمام الباقر )عليه السلام(  
أبي حنيفة  الفريقين أن أبا حنيفة تأثر كثيراً بالشخصية والمقام العلمي للإمام  22وغيرها  21مسانيد  آثار  المختلفة الواردة من  . وجاء في الأخبار 

عن    الصادق )عليه السلام( أيضاً، فقد روي عنه على سبيل المثال قوله: "والله ما رأيت أفقه من جعفر بن محمد الصادق". وينقل الشيخ الطوسي
عمار قوله: انا نقلت إلى أبي حنيفة جواب مسئلة على لسان الإمام الصادق )عليه السلام(، فأقسم بالله أن كلامه حقّ وأنه وافق رأي    بنمعاوية  

الإمام الصادق )عليه السلام( وأبلغ أصحابه بذلك أيضاً. ويقول أني جلست من أجل عمل خاص في مجلس أبي حنيفة وسمعت أصحابه يتباحثون  
حول قول للإمام الصادق )عليه السلام(. وتحدث بعض أصحاب أبي حنيفة عن عدوله عن رأيه السابق. وعلى أي حال فقد ورد في    فيما بينهم

البيت )عليهم عن أئمة أهل    مصادر أهل السنة استفادة أبي حنيفة العلمية من الإمامين الصادقين )عليهما السلام(وكان أبو حنيفة ينقل روايات 
ولوحظت هذه المرويات في مسانيده. وكان يثق ببساطة بالأحاديث المنقولة عنه )عليه السلام( أيضاً، وكما يقول الشيخ المفيد، فإنه كان  السلام(

السلام(.  الصادق )عليه  التي يرويها الإمام  والحال أنه كان يتشدد جداً في قبول الأحاديث ولا يثق    23أساساً لا يرى حاجة لأسانيد الأحاديث 
السلام( العلمية  البيت )عليهم  بالأحاديث بسهولةوحسب بعض الأخبار الواردة في مصادر الحديث الشيعية فإن أبا حنيفة كان يقر بمرجعية أهل  

عن  ولا يتخذ مواقف مخالفة لكلامهم. وعلى سبيل المثال، ورد في الکافي رواية عن معاوية بن عمار، أن أبا حنيفة سمع حکم مسألة حول الإرث  
ونقل في 24ئمة العظامالإمام الصادق )عليه السلام(، فرجع عن رأيه وقال بأنه يقبل رأي الإمام )عليه السلام( وأنه كان يرجع إلى رأي هؤلاء الأ

ل أحدهم  جامع المسانيد أن أبا حنيفة جاء يوماً إلى الإمام الصادق )عليه السلام( في موسم الحج، فعانقه الإمام وسأله عن أحواله واُسرته. فسأ
  25الإمام إن كان يعرف هذا الرجل؟ فقال له الإمام: "هذا أبو حنيفة من أفقه أهل بلده".

أيضاً ممن واكب العلويين وأيدوا ثورة ذي النفس الزکية. وكما ورد عن أبي الفرج فإنه أفتى بضرورة   وهوهـ(179)  ب: الإمام مالك بن أنس
، كذلك كان يتحاور 27. وكانت له علاقات مودة واحترام مع العلويين من أمثال يحيى بن عبد الله26الخروج على المنصور وأنه شجع على الثورة

التي تبشر بانتصار المستضعفين   28مع محمد بن جعفر الذي شكى إليه ما وصل إليه حالهم، فتلى مالك عليه الآية الخامسة من سورة القصص 
. ومع أن الحديث عن علاقاته العلمية وارتباطاته العاطفية مع الأئمة من أهل البيت )عليهم السلام(  29وذلك لأجل تسليته في مواجهة المشكلات 

لكاظم وردت بصورة أقل في المصادر مقارنة بعلاقات أبي حنيفة معهم؛ فإنه يمكن من خلال الأخبار معرفة علاقاته واحترامه ومقامه عند الإمام ا



179

 5202سنة ل آيار (2العدد ) (27)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

سلام(  والصادق )عليهما السلام(، فقد تلقى العلم والرواية لفترة من الإمام الصادق )عليه السلام(. وروي عنه في مدح الإمام الصادق )عليه ال
"ولقد كنت آتي جعفر بن محمد وكان كثير المزاح والتبسّم، فإذا ذكر عنده النبي صلّى اّللّ عليه وآله وسلّم اخضرّ  وصفه إياه بما وصفه بقوله:

ن رسول اّللّ  واصفرّ ولقد اختلفت إليه زماناً وما كنت أراه إلّا على ثلاث خصال: إما مصلياً وإما صائماً واما يقرأ القرآن. وما رأيته قط يحدّث ع
ما رأيته قط إلّا يخرج الوسادة من عليه وآله وسلّم إلّا على الطهارة ولا يتكلم فيما لا يعنيه وكان من العلماء الزهّاد الذين يخشون اّللّ و صلّى اّللّ  

وروي عنه في موضع آخر قوله: "والله ما رأت عيني أفضل من جعفر بن محمد عليه السّلام زُهداً وفَضلًا وعبادةً وورعاً 30تحته ويجعلها تحتي" 
؛ ومرافقته في سفر الحج مع الإمام الصادق )عليه السلام( وإشاداته على معنوية الإمام وعبوديته، قد  31وکنتُ أقصدُه فيکرمني ويقبلُ عليّ..."

يوده ويحترمه ويکرمه وهذا الأمر كان يُسِر مالکاً، فعلى سبيل المثال يقول   وردت في الكثير من المصادر. وكان الإمام الصادق )عليه السلام(
 .32يوقره في زيارته  محمد بن زياد الأزديّ: أنه سمع من مالك بن أنس فقيه المدينة أنه كان

البيت وخاصة إلى أمير المؤمنين علي )عليه السلام(، و   كان الشافعي أيضاً يكن نظرة أجلال واحترام إلى أهلهـ(204)  ج: الإمام الشافعي
 الشافعي لا يروي إلا عن علي )عليه السلام( ولذلك اتهموه بالتشيع فافتخر بذلك قائلًا: كان

 عسقلية ي بمكة ثم دار  -أنا الشيعي في ديني وأصلي 
 33وأحسن مذهب يسمو البرية  - بأطيب مولد وأعز فخر 

)عليهم السلام( بمكانة خاصة وكان يبدی مودة عميقة إليهم وما کان يخشى أحداً في إبداء تلك المودة. وعلى أية حال    البيتويحظى لديه أهل  
ذا  فإن إحدى الملاحظات البارزة في حياته التي عرف بها وكان يصر عليها كثيراً، هو علو مرتبة أهل البيت )عليهم السلام( ومودته لهم. وله

من الرجال أن الشافعي شيعياً وقالوا عنه أنه رافضي. لقد أبدى خلال لقائه جمعاً من الحجيج في منی وكان خصوم أهل  السبب، اعتبر العديد  
البيت رافضياً، فأظهر هناك مودته العميقة إلى  البيت )عليهم السلام( في الفکر والسياسة موجودون وكان بعضهم يعتبرون من يبدي المودة لأهل 

 ح. وجاء في أبيات منسوبة له قوله:  أهل البيت بشکل صري
 34فَليَشهَدِ الثَّقَلانِ أنّي رَافضِي  -إن کانَ رَفضاً حُبُّ آلِ مُحمَّدٍ 

 وفي موضع آخر يقول: 
 ما ارفض ديني ولا اعتقادي –قالوا ترفضت قلت: كلا 

 خير إمام وخير هادي –لكن توليت غير شك 
 35فإن رفضي إلى العباد  –أن كان حب الولي رفضاً 

الله عليه وآله( نابع من إيمانه بالقرآن الكريم وأنه من الواجبات والأوامر الإلهية وكان يعتبر أن حبه ومودته إلى أهل بيت النبي الأكرم )صلی 
 صلاته: والدينية. وكان يؤكد على هذه الملاحظة وهي انه إذا لم يصل المسلم على النبي الاكرم )صلى الله عليه وآله( في فرض الصلاة، فلن تقبل  

 فَرضٌ مِنَ الله فی القُرآنِ أنزَلَهُ  -الله حُبُّکُمُ يَا آلَ بَيتِ رسول 
 36مَن لَم يُصلِّ عَلَيکُم لَاصَلَاةَ لَهُ   -کَفاکُم مِن عظيمِ القَدرِ أنّکُم 

فهو برى بأن هذه المكانة العظيمة الشأن کافية، فالذي لا يصلي عليكم أثناء الفروض، صلاته غير صحيحة. وفي موضع خاص جاء عنه قوله:  
 37"قبر موسى الكاظم الترياق المجرب" 

ابن حنبل أيضاً هو من معاصري أربعة من أئمة الشيعة بدءاً بالامام الکاظم حتى الإمام الهادي )عليهما هـ(241)  د: الإمام أحمد بن حنبل
البيت )عليهم السلام(، وکان مواكباً للعلويين وله مواقف متشددة مع الخلفاء العباسيين، السلام(. وكان من جملة العلماء المبرزين في عصر أهل 

ال  ومن جملة موارد مودته لأهل البيت )عليهم السلام( أنه علّق على سند لرواية عن الإمام علي بن موسى الرضا عن آبائه )عليهم السلام( فق
وكان له دور أعظم في الترويج لفضائل الإمام علي )عليه السلام( مقارنة مع 38"لبرأ من جنونه مجنون  لو قرأت هذا الإسناد على ابن حنبل عنه: "

وخاصة الإمام علي )عليه السلام(. وحسب وصف   39غيره من المحدثين السنة، وقد أبدى اهتماماً خاصاً بمكانة وفضائل أهل البيت )عليهم السلام( 
رد على رجل سأله عن فضائل الخلفاء الثلاثة    إنهوقيل    40بعض الباحثين الشيعة المعاصرين في علم الحديث؛ فإن تجليات التشيع فيه واضحة. 

ذلك    الذين جاؤوا في الترتيب الزمني بعد رسول الله )صلى الله عليه وآله(، ومن منهم الأفضل، وماذا يكون دور الإمام علي )عليه السلام( في 
.  42. والإمام علي )عليه السلام( عند أحمد بن حنبل كان قد زان الخلافة ولم تزنه41الله وليس بعده  الترتيب، فأجاب بأن علياً هو نفس رسول

البيت )عليهم السلام(  وكان إقدامه على كتابة فضائل أهل  43والجدير بالانتباه أن الشيخ الطوسي عده من أصحاب الإمام الرضا )عليه السلام(. 



180

 5202سنة ل آيار (2العدد ) (27)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

بن حنبل في قد وفرّ الأرضية لنقل أوسع لفضائلهم قبل غيره من علماء أهل السنة الذين جائوا بعده. ويستند الشيعة أيضاً إلى الأخبار التي رواها ا
حنبل في کتاب فضائل الصحابة اختص الإمام علي )عليه السلام(    البيت )عليهم السلام(. وقد اختص ابنإثبات أحقية ومكانة وفضائل أهل  

وذُكِرت مضامين معظمها في   – والإمامين الحسن والحسين )عليهما السلام( بكمّ كبير من الفضائل أوردها في إطار الأحاديث إزاء الخلفاء الثلاثة  
تلك الأحاديث لثقلين( و)المنزلة( و)سد الأبواب( و)الغدير( و)الکساء(،  جوامع الحديث الشيعية. ومن بينها أحاديث )المؤاخات( و)عليُ مني( و)ا

تبر التي تمثل الأساس في احتجاجات ومناظرات علماء الشيعة في الفکر والعقيدة والتاريخ. ويأتي ابن حنبل في عداد من أكّد حديث الغدير واع
وما يتضح فيه أكثر من الآخرين سعيه الذي جعله يتميز على الآخرين  .قول النبي الأكرم في الغدير "اللهم وال من والاه وعاد من عاداه" متواتراً 

بعد الحروب   في مسألة "التربيع وکسرأجواء العثمانيين والأمويين الذين حاولوا التعتيم على دور الإمام علي )عليه السلام( المتميز. وللتوضيح فإنه 
صفين وما تبعها من دعايات  م علي )عليه السلام( مع مخالفيه وخاصة في حرب وحالات التمرد التي شهدها عصر الخلفاء الثلاثة ومعارك الإما

سلبية للحزب الأموي في موضوع التحكيم؛ حصلت مجادلات بين الإمام علي )عليه السلام( وبين مخالفيه. وطرح بعدها هذا السؤال، من يكون 
كد أن الخلفاء الثلاثة الأوائل  بعد عثمان، الخليفة الرابع ومن يستحقها؟ وظهر هناك التيار العثماني الذي حصل له نفوذ ملحوظ بين أهل الحديث ليؤ 

الله عليه وآله(. وكانت الرؤية التاريخية لأهل السنة في موضوع الخلافة، بهذه الصورة وهي أن الخلفاء  هم وحدهم بحق خلفاء النبي الأكرم )صلی  
ل السنة، بمعنى أن المسلم، يحسب في تلك الحالة  الثلاثة الأوائل، كانوا محقين في أمر الخلافة، وكانوا يعتقدون بخلافة الخلفاء الأوائل شرطاً لأه

ثلما يكون  م  من أهل السنة، وهو يعتبر الخلفاء الأوائل الثلاثة أو الأربعة هم خلفاء بحق وفي غير ذلك يخرج من أهل السنة ويعتبر من أهل البدع؛
  في الطرف المقابل، الشاخص الأصلي للشيعة، الاعتقاد بإمامة الأئمة المعصومين )عليهم السلام( وبين غير الشيعة يوجد أيضاً، اختلاف في 

فتين الأول  عدد الخلفاء الأوائل ومنزلتهم، ففي القرنين الأول والثاني الهجري، كان معظم السکان غير الشيعة في الکوفة وواسط يقبلون بالخلي
ا يؤمنون بخلافة الإمام علي )عليه السلام( مكان عثمان وكانوا  والثاني فقط باعتبارهما خليفتين بحق ولم يؤمنوا بخلافة عثمان كخليفة ثالث وكانو 

سات  يقدمونه حتى الخليفتين الأول والثاني. وهذه الطائفة من المسلمين وإن كانت بعض مصادر الرجال والتاريخ تعتبرهم من الشيعة، لكن الدرا
ية عن الشيعة. وفي الطرف الآخر غلب النهج العثماني والأموي على أهل  التاريخية تؤكد أنهم كانوا يختلفون كثيراً في المسائل العقائدية والفقه

ثيرين الشام والبصرة وبعض المناطق الأخرى وفضلًاعن ذلك، فإن الإيمان الشديد بمكانة عثمان وتقديمه على الإمام علي )عليه السلام(؛ فإن الك
لونه أبداً وكان هذا التوجه يمثل التيار الغالب في المجتمع المسلم في القرنين الأول  كانوا يفرقون بينه وبين الخليفتين الأول والثاني وما كانوا يقب

ي السائدة ضد  والثاني ولم يكن هنالك إيمان بخلافة الإمام علي باعتباره الخليفة الرابع.وفي تلك الأرضية الاجتماعية، كانت الأجواء السلبية جداً ه
رون أي مكانة له. وفي المقابل، كانوا يرون في عثمان الصحابي والخليفة الثالث، الذي يحظى بالشأن  الإمام علي )عليه السلام( ولم يكونوا ي

حديث بين  والمنزلة. هذه الرؤية سادت أجواء المجتمع المسلم حتى أواخر القرن الثاني، ولكن مع مطلع القرن الثالث وتزامناً مع رواج مذهب أهل ال
قائد الرائجة لدى أهل السنة وكانت إحدى أهمها، القبول بالإمام علي باعتباره الخليفة الرابع. بعدها تغيرت عقيدة أهل السنة؛ طرأت تغييرات في الع

ن حنبل أهل السنة في موضوع الخلافة، وسادت عقيدة )التربيع( في موضوع الخلافة وقبل الإمام علي باعتباره الخليفة الرابع. ويعتبر دور أحمد ب
السنة حيال القبول بالإمام علي باعتباره الخليفة الرابع، دوراً مؤثراً لا يمكن إنکاره. حتى أنه بات يعرف بأنه منظّر "التربيع".   في تغيير رؤية أهل 

  بخلافة   فهو من خلال نقل فضائل الإمام علي في کتابه، كسر للمرة الأولى بين أهل الحديث، أجواء التيار العثماني المذهبي ومهد الأرضية للقبول
الخلافة،  الإمام علي والإيمان بفضائله الأخرى والترويج للإيمان بخلافته من دون إشکال. ولعل نظريته تلك وتقديمه العبارات المختلفة في موضوع  
بل سعى ورغم خشيته ردود الفعل التي قد تصدر عن عموم أهل السنة الذين كانوا يدينون بالمذهب العثماني؛ لكن الثابت ملاحظة أن أحمد بن حن

بية لدى أهل  كثيراً لتعزيز مكانة الإمام علي )عليه السلام( باعتباره الخليفة الرابع وأنه يحظى بالفضل في الإسلام ونتيجة ذلك تغيير الرؤية السل
علي في العقائد الرائجة    السنة إلى رؤية ايجابية بشأن الإمام علي )عليه السلام(. ونجح في نهاية الأمر في إدخال مسألة "التربيع" وخلافة الإمام

الرابع في  لأهل السنة. كما اقترح على الخلفاء العباسيين وأصر على ذكر اسم الإمام علي )عليه السلام( كسائر الخلفاء الأوائل باعتباره الخليفة  
ن المسلمين من غير الشيعة وكانت  خطب الجمعة. وعلى أيّة حال فإن مساعيه تعتبر من العوامل المؤثرة في تثبيت مكانة الإمام أكثر فأكثر بي

  أيضاً بمثابة نقطة عطف في التقريب بين رؤى الطوائف الإسلامية وقبولها أكثر فأكثر بين المسلمين.
 النتائج

ت لنا من خلال المرور التاريخي السريع للكشف عن العلاقات المتبادلة بين أهل البيت )عليهم السلام( وأئمة المذاهب الأربعة لأهل السنة تبين
 العديد من النتائج أهمها:



181

 5202سنة ل آيار (2العدد ) (27)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 إن تعامل أئمة أهل البيت )عليهم السلام( مع أئمة المذاهب الأربعة مبني على الاحترام والتقدير وتحت مظلة أو عنوان )الإسلام(. -1
سلام( من كان أئمة المذاهب الأربعة يكنّون الاحترام والتقدير والوقار لأئمة أهل البيت )عليهم السلام( ويعود ذلك إلى نظرتهم إليهم )عليهم ال -2

 ص أخرى. جهة نسبهم الذي يربطهم برسول الله )صلى الله عليه وآله( إضافة إلى مكانتهم العلمية التزامهم الديني بالدرجة الأساس تليهما خصائ
واجه الأئمة الأربعة بعض المتاعب كضريبة لدعمهم لأهل البيت )عليهم السلام(، حيث أنهم دعموا أهل البيت ومقربيهم من غير الأئمة،  -3

 كدعمهم للحسنيين وثوراتهم ضد الحكم وغيرهم. 
وص؛  إن الاختلاف والمناظرات الواردة في المصادر بين أئمة أهل البيت )عليهم السلام( وبعض أئمة المذاهب الأربعة كالإمام أبي حنيفة بالخص -4

به شاإنما هي من جهة الاختلاف في )المنهج( ونتائجه العلمية على مستوى الفقه والعقيدة والمعارف، ولا يعود ذلك الاختلاف إلى الطعن أو ما  
 ذلك. 

 التوصيات
 بعد ما تقدم يمكن الإشارة إلى جملة من التوصيات للعمل بها )علمياً( و)عملياً( أهمها: 

: تعميق البحث حول العلاقات الودية في جانبها الاجتماعي فضلًا عن العلمي بين أئمة أهل البيت )عليهم السلام( وأئمة  العلميعلى المستوى   -1
 المذاهب الأربعة وقرائتها قراءة )غير مذهبية( مع حفظ الخصوصيات والواقع التاريخي. 

: أن يأخذ المجتمع المسلم المعاصر أئمة أهل البيت )عليهم السلام( وأئمة المذاهب الأربعة مثالًا تاريخياً للتعامل بين العمليعلى المستوى   -2
 أفراده من خلال النظر إلى أئمته إن كان شيعياً أو سنياً، وذلك لتوحيد كلمة المسلمين وتماسكهم الاجتماعي.

 المصادر
، قم، مكتبة آية الله  1إبراهيم، ط  تحقيق: محمد أبو الفضل ، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد،  ابن أبي الحديد، عبد الحميد بن هبة الله .1

 ه.1404، المرعشي النجفي 
، دمشق، دار الهدى  1ابن حجر، أحمد بن محمد، الخيرات الحسان في مناقب أبي حنيفة النعمان، اعتنى به: عبد الكريم موسى المحيميد، ط .2

 م. 2007والرشاد، 
 ، بيروت، دار الفكر.1وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تحقيق: إحسان عباس، طابن خلكان، أحمد بن محمد،  .3
الطالبيين، شرح وتحقيق: سيد أحمد الصقر، ط .4 الحسين، مقاتل  الفرج الأصفهاني، علي بن  للمطبوعات، 3أبو  ، بيروت، مؤسسة الأعلمي 

 .هـ1414
 أبو زهرة، محمد، أبو حنيفة حياته وعصره، بيروت، دار الفكر العربي. .5
 أبو نعيم الأصفهاني، حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، تحقيق: كمال يوسف الحوت، القاهرة، دار أم القرى.  .6
   هـ.1423، كشف الغمة في معرفة الأئمة، تحقيق: هاشم رسولي محلاتي، تبريز، مطبعة بني هاشم، الإربلي، علي بن عيسى .7
 هـ. 1422، بيروت، دار التعارف، 5أسد حيدر، الإمام الصادق والمذاهب الأربعة، ط .8
 م. 1985هـ/ 1405، القاهرة، مكتبة الكليات الأزهرية، 2الشافعي، محمد بن إدريس، ديوان الشافعي، تحقيق: محمد عبد المنعم خفاجي، ط .9

 م. 2002الجاحظ، عمرو بن بحر، رسائل الجاحظ السياسية، تحقيق: علي بو ملحم، بيروت، دار ومكتبة الهلال،  .10
 لجنة سيدالشهداء )ع( الخيرية. جعفريان، رسول، الحياة الفكرية والسياسية لأئمة الشيعىة، بيروت،  .11
 .ه ـ1417، بيروت، نشر دار الکتب العلمية، 1الخطيب البغدادي، أحمد بن علي، تاريخ بغداد، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، ط .12
 الخوارزمي، محمد بن محمد، جامع مسانيد أبي حنيفة، دار الكتب العلمية.  .13
 ش.1395، پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی، قم، 1چاپداداش نژاد، منصور، سيمای دوازده امام در ميراث مکتوب اهل سنت،  .14
كمال الدين محمد بن موسى بن عيسى الدميري، بيروت، دار الكتب العلمية،  الدميري، محمد بن موسى، حياة الحيوان الكبرى، تصحيح:   .15

 هـ. 1415
البيت عليهم السلام، مرکز قزاوغلي   بن  يوسفسبط ابن الجوزي،   .16 ، تذكرة الخواص، تحقيق: حسين تقي زادة، قم، المجمع العالمي لأهل 

 هـ. 1426الطباعة والنشر،  
 



182

 5202سنة ل آيار (2العدد ) (27)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 

 والخلفاء.: العسكري، علي  وينظر؛ 173، الاختصاص، ص  . المفيد1
 . 18، ص1ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، ج. 2
  فما بعد.  133، ص3أبو نعيم الأصفهاني، حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، ج على سبيل المثال ترجمته في:  ينظر. 4
 . 53. أبو زهرة، أبو حنيفة حياته وعصره، ص4
 . 407، ص 5؛ ابن خلكان، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، ج328، ص 13بغداد، ج البغدادي، تاريخ . الخطيب5
 . 329، ص 13البغدادي، تاريخ بغداد، ج . الخطيب6
 .فما بعد  310أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطالبيين، ص . حول أخبار تعاونه مع العلويين ينظر: 7
 . 141أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطالبيين، ص .8
 فما بعد. 310المرجع السابق، ص  . 9

 . 315المرجع السابق، ص. 10
 . 140، صالمرجع السابق. 11
 . 450؛ الجاحظ، رسائل الجاحظ السياسية، ص223، ص1. الشهرستاني، الملل والنحل، ج12
 . 151. ابن حجر، الخيرات الحسان في مناقب أبي حنيفة النعمان، ص13
 . 223ص، 1الشهرستاني، الملل والنحل، ج .14
 . 27 ـ26المفيد، الأمالي، صص  .15
 . 247، ص1حيدر، الإمام الصادق والمذاهب الأربعة، ج .16
 . 165، ص2آصف محسني، مشرعة بحار الأنوار، ج .17
 .. 241-213، صص47المجلسي، بحار الأنوار، ج .18
 . 170، ص2آصف محسني، مشرعة بحار الأنوار، ج .19
 . رزه با تشيع در عراقِ دوران عبدالحميد دوم"سليم دِرينگيل، "مبا. ينظر: 20
 . 388، ص1ينظر على سبيل المثال: الخوارزمي، جامع مسانيد أبي حنيفة، ج .21
 . 424، ص2ينظر على سبيل المثال: سبط ابن الجوزي، تذكرة الخواص، ج .22
 .  22المفيد، الأمالي، ص   .23
 . 19، ص 7، جالكافيكليني، ال .24
 . 84-83، صص2الخوارزمي، جامع مسانيد أبي حنيفة، ج .25
 . 249أبو الفرج الأصفهاني، مقاتل الطالبيين، ص .26
 . 389، صالمرجع السابق. 27
ةً وَنَجْعَلَهُمُ . )28  .(اَلْوٰارِثِينوَنُرِيدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَى اَلَّذِينَ اُسْتُضْعِفُوا فِي اَلْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَئِمَّ
 . 440، صالمرجع السابق .29

 . 254، ص 1جعفريان، الحياة الفکرية والسياسية لأئمة أهل البيت )عليهم السلام(، ج. 30
 . 542الصدوق، الأمالي، ص . 31
ويقول لي يا مالك إني أحبك مخدة ويعرف لي قدراً    كنت أدخل إلى الصادق جعفر بن محمد ع فيقدم لي "في رواية طويل جاء فيها قول مالك:    .32

العباد فكنت أُسرّ بذلك وحمد الله عليه، قال: وكان ع رجلًا لا يخلو من إحدى ثلاث خصال إما صائماً وإما قائماً وإما ذاكراً وكان من عظماء  
ل الله ص اخضرّ مرة واصفرّ أخرى  وأكابر الزهاد الذين يخشون الله عز وجل، وكان كثير الحديث طيب المجالسة كثير الفوائد فإذا قال قال رسو 



183

 5202سنة ل آيار (2العدد ) (27)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 

يخرّ  حتى ينكره من كان يعرفه، ولقد حججت معه سنة فلما استوت به راحلته عند الإحرام كان كلما همّ بالتلبية انقطع الصوت في حلقه وكاد أن  
ل عز  و من راحلته، فقلت: قل يا ابن رسول الله ولا بد لك من أن تقول، فقال: يا ابن أبي عامر كيف أجسر أن أقول لبيك اللهم لبيك وأخشى أن يق

 . 169الصدوق، الأمالي، ص ،"وجل لا لبيك ولا سعديك
 . 247، ص1حيدر، الإمام الصادق والمذاهب الأربعة، ج .33
 . 89الشافعي، ديوان الشافعي، ص  .34
 . 75المرجع السابق، ص .35
 . 103، ص1. حيدر، الإمام الصادق والمذاهب الأربعة، ج36
 . 189، ص1. الدميري، حياة الحيوان الكبرى، ج37
 . 307، ص2. الإربلي، كشف الغمة في معرفة الأئمة، ج38
 . 57- 53، صص2داداش نژاد، سيمای دوازده امام در ميراث مکتوب اهل سنت، جيكفي النظر في مسنده للوقوف على هذه المسألة؛ كذلك:  . 39
 . 55، ص2اهل سنت، ج  داداش نژاد، سيمای دوازده امام در ميراث مکتوب .40
 . 247، ص1حيدر، الإمام الصادق والمذاهب الأربعة، ج .41
 . 52، ص1ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، ج .42
 351الطوسي، رجال الطوسي، ص   .43

 


