
934

         Journal Of the Iraqia University (74-8) December(2025) 

 

 

ISSN(Print): 1813-4521 OnIine ISSN:2663-7502 

Journal Of the Iraqia University 
available online at: https://www.mabdaa.edu.iq 

 

 منهجية القرآن الكريم في علاج الضعف البشري وطرق علاجه
The qur’anic methodology in treating human weakness and its remedies 

 حسين خلف هاشم مسافر
Hussein Khalaf Hashem Musafir 

Ndex6732@gmail.com 

 الجامعة المستنصرية
Al-mustansiriyah university 

 الدكتور محمد مهدي عليمردي
Dr: Mohamed Mahdi Alimardi 

alim536@outlook.comGmail : 

 الجمهورية الإسلامية الإيرانية: جامعة الأديان والمذاهب
 الملخص

يهدف هذا البحث إلى الكشف عن منهجية القرآن الكريم في علاج الضعف البشري من خلال دراسة تحليلية استقرائية للنصوص القرآنية، للكشف  
هاد،  عن أبعاده النفسية والاجتماعية والإيمانية. يتناول البحث مظاهر الضعف الداخلي كالخوف والنسيان والحزن، والخارجي كالطغيان وترك الج

ن بينًا أن القرآن لا يكتفي بوصف الضعف، بل يضع منهجًا متكاملًا لتجاوزه بالتوحيد ومجاهدة النفس والتعاون على البر والتقوى. ويؤكد أم
في  بات  الضعف الإنساني ليس قدرًا حتميًا، بل حالة يمكن تجاوزها بالإيمان والعمل الصالح، بما يحقق للإنسان القوة الروحية والاجتماعية والث

 القرآن الكريم، الضعف البشري، العلاج الإيماني، المنهج القرآني، جهاد النفس  الكلمات المفتاحية:مواجهة التحديات.
Summary 

This study explores the Qur’anic methodology in addressing human weakness, using an analytical and 

inductive approach to Qur’anic texts. It examines both internal weaknesses—such as fear, forgetfulness, 

and sorrow—and external ones like tyranny and negligence of striving in God’s cause. The Qur’an, as 

shown in this research, not only describes human frailty but provides a comprehensive spiritual and moral 

framework to overcome it through faith, remembrance of God, and righteous deeds. The study concludes 

that weakness is not an inevitable destiny; rather, it is a condition that can be transformed into strength 

through belief, patience, and reliance on divine guidance . 

Keywords:Qur’an, human weakness, faith-based healing, spiritual strength, divine methodology. 

 المقدمة
 الحمدلله رب العالمين خلق الإنسان وسواه وكرمه فاعلاه واصلي واسلم على سيدنا محمد بن عبد الله وعلى آله وصحبه ومن ولاه وبعد

لًا على كثيرٍ من المخلوقات، غير أنّ هذا التكريم لا ينفي ما جُبِل علي ه من ضعفٍ فطريٍّ يُعَدّ الإنسان في  كتاب الله  العزيزكائنًا مكرَّمًا مفضَّ
الزلل أو مالكًا لمقاليد واحتياجٍ دائم إلى عون الله تعالى وهدايته. فالقرآن الكريم في عرضه لحقيقة الإنسان لا يقدّمه بوصفه كائنًا معصومًا من 

ص  قوّته، بل يصوّره مخلوقًا يجمع بين القدرة والعجز، والعلم والجهل، والطاعة والمعصية. ومن ثمّ فإنّ دراسة الضعف البشري من خلال الن
 في سلوكه وتوجّه أفعاله. القرآني تُعَدّ مدخلًا علميًّا لفهم طبيعة الإنسان، ووسيلة للكشف عن الجوانب النفسية والاجتماعية التي تؤثّر 

إنّ ظاهرة الضعف الإنساني ليست حالة عارضة أو جزئية، بل هي جزء من البنية الوجودية للإنسان، ولذلك أشار القرآن الكريم إليها في 
[  ، وتارةً يربطها بضعف الإرادة 54ضَعْفٍ﴾ ]الروم:  مِنْ  خَلَقَكُمْ  الَّذِي  اللََُّّ  مواضع متعددة بأساليب متنوعة؛ فتارةً ينسبها إلى أصل الخلقة ﴿ 



935

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

رِّي الإنسان من أمام الشهوات، أو بالتنازع والفرقة، أو بالركون إلى الدنيا، أو بالابتعاد عن الجهاد في سبيل الله. وكلّ هذه الصور القرآنية لا تُع
مان والعمل  إنسانيته، بل تضعه أمام مسؤوليته في مقاومة هذا الضعف، وتزوّده بالأسباب التي ترفعه من حضيض العجز إلى ذروة القوة بالإي

 الصالح.وتنبع أهمية هذا البحث من أنّه يسعى إلى تحليل الأسباب الداخلية والخارجية للضعف البشري كما وردت في القرآن الكريم، تحليلاً 
الكريم لا فالقرآن  الألفاظ وسياقاتها.  لفهم دلالات  الموضوعي  التفسير  القرآنية، مع توظيف  للنصوص  الاستقرائي  المنهج  يكتفي    يقوم على 

ى  بتوصيف الضعف، بل يضع بين يدي الإنسان منهجًا متكاملًا لتجاوزه، قائمًا على التوحيد، والاعتصام بالله، ومجاهدة النفس، والتعاون عل
في صياغة   البر والتقوى. ومن هنا فإنّ الوقوف على هذه الأسباب يفتح آفاقًا جديدة لفهم النفس البشرية في بعدها الإيماني والأخلاقي، ويُسهم

والركون  رؤية قرآنية متوازنة للإنسان بين ضعفه وقوّته.كما يتناول البحثُ بالتحليل مظاهر الضعف الداخلية مثل الانقياد والتبعية، والتنازع،  
باب، وترك الجهاد  إلى الدنيا، والخوف، والنسيان، والحزن، والذنوب والمعاصي، إلى جانب العوامل الخارجية كـ الجبروت والطغيان، وقلّة الأس

قدرًا    في سبيل الله، مستندًا إلى الشواهد القرآنية وتفاسير الأئمة والمفسرين. ويهدف في مجمله إلى إبراز أن الضعف في المنظور القرآني ليس
ن إلى سبل القوة الروحية  حتميًّا، بل حالة يمكن تجاوزها بالوعي والإيمان والعمل، وأنّ القرآن الكريم إنما يعرض هذه الظاهرة ليهدي الإنسا

   والاجتماعية التي تضمن له الاستقامة والثبات.
 المبحث الأول: الأسباب الداخلية للضعف البشري 

 العلاجات القلبية  5-1
 الإكثار من ذكر الله تعالى  5-1-1

م وتبديل الكدر  يُعَدّ ذكر الله تعالى من أعظم الوسائل القرآنية التي أشار إليها الله سبحانه كعلاجٍ ناجح لأمراض القلوب، إذ يُسهم في إزالة الهمو 
 سكينةً وطمأنينة، ويبعث في النفس راحةً وسرورًا، وينعكس أثره نورًا على الوجه وبهجةً في السلوك. وقد قال تعالى: 

 [.28الْقُلُوبُ﴾ ]الرعد: تَطْمَئِنُّ اللََِّّ بِذِكْرِ أَلََ  اللََِّّ  بِذِكْرِ قُلُوبُهُمْ وَتَطْمَئِنُّ آمَنُوا الَّذِينَ ﴿
البشر   فالاضطراب والقلق من أشد ما يعانيه الناس في حياتهم الفردية والاجتماعية، وقد نبّه القرآن الكريم إلى أن الطمأنينة التي يبحث عنها

 [. 28الْقُلُوبُ﴾ ]الرعد: تَطْمَئِنُّ اللََِّّ بِذِكْرِ أَلََ  ﴿ تتحقق بأقصر طريق وأوضح عبارة في قوله تعالى: 
 ولفهم هذه الحقيقة ينبغي الوقوف على أبرز مسبّبات القلق والاضطراب، وذلك من خلال النقاط الآتية:

 أولًا: قد يكون منشأ الاضطراب هو الخوف من المستقبل وما يحمله من احتمالاتٍ كفقدان النعم، أو الوقوع في الأسر، أو الابتلاء بالمرض 
 ائمة. ه الدوالضعف. غير أن الإيمان بالله القادر الرحيم كفيلٌ بإزالة هذه المخاوف، إذ يشعر المؤمن أنه ليس وحده، بل تحيط به رحمة الله وعنايت

أنينة ثانيًا: ينشأ القلق أحيانًا من استحضار الماضي وما فيه من ذنوبٍ وزلاتٍ، إلا أن استحضار صفات الله تعالى كالغفور الرحيم يزرع الطم
 في القلب، إذ يدرك الإنسان أن باب التوبة مفتوح، وأن العودة إلى الله بالنية الصادقة تمحو آثار الذنوب.

به لأنه يعلم ثالثًا: حين يواجه الإنسان عوامل الضعف أو كثرة الأعداء، يتملّكه القلق، لكنه إذا استشعر قدرة الله المطلقة وتوكّل عليه، اطمأن قل
 أن القوة الحقيقية بيد الله وحده.

رابعًا: قد يكون منشأ الاضطراب في الإحساس بعدم الهدف في الحياة، غير أن المؤمن يدرك أن وجوده غايته السير نحو الكمال المعنوي 
 والمادي، وأن كل ما يمر به من حوادث يدخل في هذا الإطار، فلا مكان للضياع أو العبث في وعيه.

هذا    خامسًا: يشعر البعض بالقلق حين لا يجدون من يُقدّر جهدهم أو يشكر سعيهم، لكن الإيمان بأن الله مطّلعٌ على العمل ومجازٍ عليه يبدّد
 الشعور، إذ يوقن المؤمن أن الجزاء الحقيقي عند الله وحده.

مأنينة، سادسًا: من أسباب القلق أيضًا سوء الظن بالله، وهو ما يورث القلوب اضطرابًا دائمًا، لكن حسن الظن بالله تعالى ولطفه يبدّل الخوف ط
 ويملأ النفس راحة واستقرارًا.

زن فيرى في الزهد  سابعًا: الهوى والتعلّق بالدنيا من أبرز أسباب القلق، فالذي يربط سعادته بالزينة المادية يعيش قلقًا عند فقدها، أما الزاهد المتوا
 والاقتصاد سبيلًا للسكينة، فلا تزعجه خسارة متاعٍ زائل.

ع ثامنًا: الخوف من الموت من أعمق أسباب الاضطراب النفسي، خاصة عند من يعتقد أن الموت فناء، أما المؤمن فيراه انتقالًا إلى حياة أوس
أَلََ  ﴿وأكمل، بل قد يعدّه نعمةً إذا كان في سبيل الله.وهكذا، يتضح أن جميع أسباب القلق تذوب أمام قوة الإيمان، ويتحقق معنى قوله تعالى:  

بِذِكْرِ أَلََ  اللََِّّ  بِذِكْرِ  قُلُوبُهُمْ  وَتَطْمَئِنُّ  آمَنُوا  الَّذِينَ  ﴿  [.ويقول الله تعالى أيضًا: 405/ 7:  2033]الشيرازي،    [.28الْقُلُوبُ﴾ ]الرعد:  تَطْمَئِنُّ  اللََِّّ  بِذِكْرِ  



936

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

وهذه الآية تُبرز الأثر العميق للذكر في نفوس المؤمنين؛ إذ يُحدث فيهم خشيةً وسكونًا وأدبًا لا يُدركه غيرهم،  [.28الْقُلُوبُ﴾ ]الرعد:  تَطْمَئِنُّ  اللََِّّ  
ال  فترقّ قلوبهم وتخشع جلودهم وتدمع أعينهم عند سماع كلام الله، لا من فقدان للعقل بل من حضور القلب والخشوع الصادق. فالذكر دواءٌ فعّ 

بِحَمْدِ ( فَسَبِ حْ  ٩٧يَقُولُونَ )بِمَا  صَدْرُكَ  يَضِيقُ  أَنَّكَ  نَعْلَمُ  وَلَقَدْ  ﴿تحمل أعباء الحياة.وقد قال تعالى مخاطبًا نبيه الكريم صلى الله عليه وسلم:  يقوّي الروح ويعين على
اجِدِينَ﴾مِنَ  وَكُنْ  رَبِ كَ   [.وفي هذا توجيهٌ نبويّ إلى الاستعانة بالتسبيح والسجود على مواجهة الغم والمصائب، كما أمره  98- 97]الحجر:    السَّ

 سبحانه بالصبر والعبادة بقوله: 
بْرِ  وَاسْتَعِينُوا ﴿وفيه إشارة إلى أن دوام العبادة سبيلٌ إلى الثبات في الشدائد، كقوله تعالى:[،٩٩الْيَقِينُ﴾ ]الحجر:  يَأْتِيَكَ حَتَّى رَبَّكَ وَاعْبُدْ ﴿ بِالصَّ

لَاةِ﴾ ]البقرة:   [. 45وَالصَّ
الذكر  فالتسبيح والعبادة والتضرع تمثل غذاءً للروح، فإذا قويت الروح ضعفت النزعات المادية وتلاشى التعب الجسدي، وهو ما يثبت أن الصلاة و 

 [. 12/100: 1973طهارة للنفس وقوة للقلب. ]الطباطبائي، 
 الَستغفار  5-1-1-1

آثار    بطبيعتها، النفس البشرية عرضةٌ للخطأ والزلل، ولذلك فتح الله تعالى لعباده باب الاستغفار رحمةً بهم، ليجبر ضعفهم ويطهّر نفوسهم من
 الذنوب. فالاستغفار وسيلة لدفع البلاء وتيسير الصعوبات، كما أنه سبب لنزول الخير والبركة. قال تعالى على لسان هود عليه السلام:

مَاءَ  يُرْسِلِ  إِلَيْهِ تُوبُوا ثُمَّ رَبَّكُمْ اسْتَغْفِرُوا وَيَاقَوْمِ ﴿ تِكُمْ إِلَى قُوَّةً وَيَزِدْكُمْ مِدْرَارًا  عَلَيْكُمْ السَّ  [. 52مُجْرِمِينَ﴾ ]هود: تَتَوَلَّوْا وَلََ قُوَّ
 فهو دعوة للاستغفار والتوبة الصادقة، ووعدٌ من الله بزيادة الرزق والقوة لمن أقبل إليه مخلصًا، كما جاء في قوله: 

مَاءِ مِنَ بَرَكَاتٍ عَلَيْهِمْ لَفَتَحْنَا وَاتَّقَوْا آمَنُوا الْقُرَى أَهْلَ أَنَّ وَلَوْ ﴿  [. ٩6وَالَْْرْضِ﴾ ]الْعراف: السَّ
 وقد بين المفسرون أن القرب من الله سببٌ في بسط الرزق وزيادة النعم، كما قال تعالى:

 [.٧لََْزِيدَنَّكُمْ﴾ ]إبراهيم: شَكَرْتُمْ لَئِنْ رَبُّكُمْ تَأَذَّنَ وَإِذْ ﴿
لفقر ومن ذلك يُفهم أن الداعية عليه أن يُرغّب الناس في الحق ببيان ما يجلبه من سعادة وأمن وغنى، ويحذّرهم من آثار المعصية التي تجلب ا

مجموعة  ]والضيق، ولأن الله تعالى يعلم ضعف الإنسان وحاجته، فقد أمره بملازمة الاستغفار والمداومة عليه لتزكية النفس وتطهيرها من السيئات.  
 [. 6/8: 1988؛ الطوسي، 227/ 25:  1990من العلماء، 

 الَستعاذة  5-1-1-2
الشيطان،  الاستعاذة هي قول العبد: »أعوذ بالله من الشيطان الرجيم«، وهي إعلانٌ بالافتقار إلى الله تعالى، وإقرارٌ بعجز الإنسان أمام وساوس  

شرّه إلا بعون وإيمانٌ بأن الله وحده هو القادر على حمايته. فهي التماسٌ للعصمة من الشرور، والتجاءٌ إلى الله من العدو المبين الذي لا يُدفع  
يْطَانِ  مِنَ  يَنْزَغَنَّكَ  وَإِمَّا  ﴿الله.وقد ورد الأمر بالاستعاذة في مواضع عدة من القرآن الكريم، منها:قوله تعالى: عَلِيمٌ﴾  سَمِيعٌ  إِنَّهُ  بِاللََِّّ  فَاسْتَعِذْ  نَزْغٌ  الشَّ

إلى الله ليصر [،200]الْعراف:   فالتجئ  الشيطان،  إذا وسوس لك  المنع والحماية، أي  إلى من يملك  ف عنك وساوسه. والعوذ هو الالتجاء 
يْطَانِ  مِنَ  بِاللََِّّ  فَاسْتَعِذْ  الْقُرْآنَ  قَرَأْتَ  فَإِذَا  ﴿ [.قوله تعالى:6/54:  1984والاستعاذة طلبٌ للعصمة والدفع من الله تعالى. ]ابن عاشور،   جِيمِ﴾  الشَّ الرَّ

أي عند إرادة القراءة اطلب الحماية من وساوس الشيطان حتى لا يشغلك في التلاوة أو يفسد عليك التدبر، وقد وردت آثار عن  [،٩8]النحل:  
 [. 6/8:  1982الأئمة في كيفية الاستعاذة وأثرها في دفع تسلّط الشيطان على الدين وإن لم يمنع أذاه على الجسد. ]الكاشاني، 

مِيعُ  هُوَ  إِنَّهُ  بِاللََِّّ  فَاسْتَعِذْ  بِبَالِغِيهِ  هُمْ  مَا  كِبْرٌ  إِلََّ  صُدُورِهِمْ  فِي  إِنْ  أَتَاهُمْ  سُلْطَانٍ  بِغَيْرِ  اللََِّّ  آيَاتِ  فِي  يُجَادِلُونَ  الَّذِينَ  إِنَّ  :﴿قوله تعالى الْبَصِيرُ﴾  السَّ
وفيها بيان أن الذين يجادلون في آيات الله بغير دليلٍ إنما يحملهم الكِبر والغرور، وهم عاجزون عن بلوغ مرادهم، ولهذا أمر الله  [،56]غافر:  

ل، كما نبيه صلى الله عليه وسلم أن يستعيذ به من شرّهم وكبرهم، إذ يسمع الله أقوالهم ويرى أعمالهم. فالاستعاذة سلاح المؤمن في مواجهة المتكبرين وأهل الباط
 [. 15/290: 2003]الشيرازي، [.23مَثْوَايَ﴾ ]يوسف: أَحْسَنَ رَبِ ي إِنَّهُ  اللََِّّ  مَعَاذَ ﴿عند الفتنة: ل يوسف عليه السلام قا

يْطَانِ مِنَ يَنْزَغَنَّكَ وَإِمَّا ﴿ قال تعالى:   [. 200عَلِيمٌ﴾ ]الْعراف: سَمِيعٌ إِنَّهُ بِاللََِّّ فَاسْتَعِذْ نَزْغٌ الشَّ



937

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

.  أي يا محمد، إن عرض لك من الشيطان وسوسة أو نزغ في القلب بما يوسوس به للإنسان، فاستعذ بالله، أي الجأ إليه طالبًا العون والحماية 
﴿وَإِمَّا    نبي:وقد فُسّر النزغ بأنه أوّل مراتب الوسوسة، أما المسّ فلا يكون إلا بعد التمكين، ولذلك ميّز الله تعالى بين نبيّه صلى الله عليه وسلم وغيره، فقال لل

يْطَانِ﴾ ]الطبرسي،  هُمْ طَائِفٌ مِنَ الشَّ  [. 4/368: 1997يَنْزَغَنَّكَ﴾، وقال للناس: ﴿إِذَا مَسَّ
ع ما يعتريه  ومن هنا وجّه القرآن الكريم النبي صلى الله عليه وسلم إلى الاعتصام بالله تعالى، حفظًا لما أكرمه به من النعمة والهداية، إذ لا قدرة للمخلوق على دف

 من وساوس أو آفات إلا بعون الله ولطفه. 
نة، بينما وقد أكّد القرآن الكريم على أن العبودية الخالصة لله تثمر الاستعانة به واللجوء إليه دون سواه، إذ أن عبودية البشر للبشر ضعف ومها

نْسَ  الْجِنَّ  خَلَقْتُ  وَمَا  العبودية لله عز وجل كرامة ورفعة. وقد بيّن الله تعالى الغاية من خلق الإنسان في قوله: ﴿  (…﴾  56لِيَعْبُدُونِ )إِلاَّ  وَالْإِ
[، أي ما خلقتهم إلا لأجل العبادة لا لغيرها. فإن قلت: كيف يريد الله منهم العبادة ثم يترك بعضهم؟ فالجواب أنه أراد منهم 58- 56]الذاريات:  

 أن يعبدوه قهرًا لعبدوه جميعًا. العبادة عن اختيار لا عن قسر، إذ خلقهم مختارين قادرين، فمنهم من أطاع ومنهم من عصى، ولو شاء
إلى    وبيّن الزمخشري أن الله تعالى ليس كالسادة الذين يستعبدون عبيدهم لحاجتهم إلى رزقهم أو لخدمتهم، بل هو الغني المتين الذي لا يحتاج

[.ومن تمام هذه العبودية أن يدرك الإنسان ضعفه الذاتي، لأن  6/426:  2009أحد، بل هو المتفضّل على خلقه برزقهم وهدايتهم ]الزمخشري، 
ِ  إِلَى  الْفُقَرَاءُ  أَنْتُمُ  النَّاسُ  أَيُّهَا  ا الضعف هو الذي يدفعه إلى باب ربه يسأله المدد ويستشعر فقره إليه، قال تعالى: ﴿يَا  هذ الْحَمِيدُ﴾  الْغَنِيُّ  هُوَ  وَاللََُّّ  اللََّّ

ئمًا إلى الله في خلقه وتدبير أمره، في حين أن الله تعالى هو [.فالآيات الكريمة تشير إلى أن الإنسان في فقره الذاتي محتاج دا17-15]فاطر:  
لاعتماد  الغني المطلق عن خلقه. فقصر الغنى في الله، والفقر في الناس جميعًا، بيان لعلاقة المخلوق بخالقه التي لا تقوم إلا على الافتقار وا

غرور بالنفس يحجب الإنسان عن مقام العبودية، بينما الوعي بضعفه  [.وعليه، فإن ال17/16:  1973الكامل على المولى سبحانه ]الطباطبائي،  
وَاعْتَصَمُوا بِاللََِّّ  آمَنُوا  الَّذِينَ  فَأَمَّا  ﴿يدفعه إلى التضرع والاعتصام بربه. ولذا أكّد الله تعالى أن الاعتصام به سبيل النجاة والهداية، فقال سبحانه:  

أي أن من صدّق بالله واعتصم بكتابه ونوره، أدخله الله  [.1٧5مُسْتَقِيمًا﴾ ]النساء:  صِرَاطًا  إِلَيْهِ  وَيَهْدِيهِمْ  وَفَضْلٍ  مِنْهُ  رَحْمَةٍ  فِي  فَسَيُدْخِلُهُمْ  بِهِ  
ه به  في رحمته وفضله، وهداه إلى صراط مستقيم هو الإسلام الذي ارتضاه لعباده، ووقاه من أسباب الشر والفتنة بقدر قوة تمسكه بالله واعتصام

 [. 406/ 3: 1988]الطوسي، 
 . الإيمان باللَّ تعالى 5-1-3

: ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ أُولَئِكَ  بيّن الله تعالى أن الأمن والطمأنينة إنما هما من نصيب من آمن به إيمانًا خالصًا، فقال سبحانه
أي لم يخلطوا إيمانهم بالشرك، فاستحقوا بذلك الأمن في الدنيا والآخرة والهداية إلى سبيل السعادة  [.82مُهْتَدُونَ﴾ ]الْنعام:  وَهُمْ  الَْْمْنُ  لَهُمُ  

]الجزائري،   الحق  الخوف 84/ 2:  1999والكمال  أسباب  أكبر  والكفر من  الجحود  بينما  والسكينة،  الأمن  أسباب  أعظم  بالله هو  فالإيمان   .]
لْ لَمْ مَا بِاللََِّّ أَشْرَكُوا  بِمَا عْبَ الرُّ كَفَرُوا الَّذِينَ قُلُوبِ فِي سَنُلْقِي ﴿والاضطراب. ولهذا قال تعالى:    [.151سُلْطَانًا﴾ ]آل عمران: بِهِ  يُنَزِ 

بالرعب أي أن الله يقذف الخوف في قلوب الكافرين بسبب إشراكهم بالله من غير برهان، ومآلهم النار جزاءً لظلمهم، وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: »نُصِرتُ  
 [. 2/296: 1997مسيرة شهر« ]الطبرسي، 

إنزال    فإذا تمكّن الإيمان من القلب كان مصدرًا للقوة والثبات، ومددًا للطمأنينة في مواجهة صعاب الحياة. ومن دلائل ذلك أن الله تعالى قرن 
كِينَةَ أَنْزَلَ الَّذِي هُوَ ﴿السكينة بزيادة الإيمان فقال:   [. 4﴾ ]الفتح: إِيمَانِهِمْ مَعَ  إِيمَانًا لِيَزْدَادُوا الْمُؤْمِنِينَ قُلُوبِ فِي السَّ

ر  فالسكينة هنا هي الطمأنينة التي ينزلها الله في قلوب المؤمنين، فتجعلهم ثابتين مطمئنين في مواضع الاضطراب، كما كان حالهم يوم الغا
 وحنين والحديبية، وهي التي تثمر الرضا بقضاء الله وقدره مهما اشتدت المحن.

 . التوكل على الله5-1-4



938

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

التوكل هو الاعتماد الصادق على الله عز وجل في جلب المنافع ودفع المضار، مع تفويض الأمور كلها إليه في شؤون الدنيا والآخرة. ولا  
 يتعارض التوكل مع الأخذ بالأسباب، بل هو عبادة قلبية مقرونة بالعمل المشروع؛ إذ يجمع بين اليقين القلبي والسعي العملي. 

لَ  أَلََّ  لَنَا  وَمَا  ﴿ ومن أعظم ثمار التوكل دوام طلب العون من الله تعالى، إذ يشعر المؤمن بعجزه الكامل أمام قدرة مولاه، قال تعالى:   عَلَى نَتَوَكَّ
لِ اللََِّّ وَعَلَى آذَيْتُمُونَا مَا عَلَى وَلَنَصْبِرَنَّ سُبُلَنَا هَدَانَا وَقَدْ اللََِّّ   لُونَ﴾ ]إبراهيم: فَلْيَتَوَكَّ  [.12الْمُتَوَكِ 

القادر    وهذا ردّ من الرسل على أقوامهم، مؤكدين أن الله وحده هو واهب الرسالة والعون، وأن الفضل بيده، إن شاء وهبه للبشر أو الملائكة، فهو
 [. 471/ 7: 2003على كل شيء ]الشيرازي، 

ويعتصم كما أن التوكل يورث رضا الله وسعة الرزق، ويجعل المؤمن ثابتًا مطمئنًا لا تهزّه الشدائد، لأنه يستند إلى ركن شديد هو الله تعالى،  
 بالعروة الوثقى التي لا انفصام لها.

 المبحث الثاني: الْسباب الخارجية للضعف البشري 
 . العلاجات الشرعية 5-2
 . مراعاة الشريعة لواقع ضعف الإنسان5-2-1

ي  خلق الله الإنسان بطبيعة يغلب عليها الضعف، فجاءت الشريعة الإلهية متوافقة مع هذا الواقع الإنساني، راعية لحدود قدرته واستطاعته ف 
تكلفه ولا  التكليف والمحاسبة، ومراعية لضعفه في الجوانب النفسية والجسدية والعملية. فالأحكام الشرعية نزلت ملائمة لطبيعة الإنسان، لا تعجزه  

فَإِنَّ  وَتَتَّقُوا  تُصْلِحُوا  وَإِنْ  كَالْمُعَلَّقَةِ  فَتَذَرُوهَا  الْمَيْلِ  كُلَّ  تَمِيلُوا  فَلَا  حَرَصْتُمْ  وَلَوْ  النِ سَاءِ  بَيْنَ  تَعْدِلُوا  أَنْ  تَسْتَطِيعُوا  وَلَنْ  ﴿فوق طاقته، كما قال تعالى:  
  َ  [.12٩رَحِيمًا﴾ ]النساء: غَفُورًا كَانَ اللََّّ

املة  أي إن العدل الكامل بين الزوجات أمر يتعذر على الإنسان تحقيقه لأن الميل القلبي لا يُملك، ومع ذلك أمر الله بالعدل الممكن في المع
لمن أصلح واتقى بالمغفرة والرحمة  الأخرى كالمعلقة، لا زوجة ولا مطلقة، ووعد  تُترك  الكامل لأحداهن حتى لا  الميل    والنفقة، ونهاهم عن 

 [. 2/165: 2000]العمادي، 
كذلك كما راعت الشريعة ما يعجز عنه الإنسان كالسهو والنسيان والخطأ، وهي أمور قهرية لا قدرة له على دفعها، فرفع الله الإثم عنه فيها. و 

قال تعالى:    الحال في الإكراه الذي يفقد فيه المرء اختياره، فأجازت الشريعة النطق بكلمة الكفر عند الإكراه ما دام القلب مطمئنًا بالإيمان، كما
يمَانِ﴾ ]النحل:  مُطْمَئِنٌّ  وَقَلْبُهُ  أُكْرهَِ  مَنْ  إِلََّ  إِيمَانِهِ  بَعْدِ  مِنْ  بِاللََِّّ  كَفَرَ  مَنْ  ﴿ أي لا إثم على من نطق بالكفر مكرهًا ما دام قلبه ثابتًا   [،106بِالإِْ

 [. 4/87:  1957ليائه الصالحين ]القاسمي،  على الإيمان، فإذا وجد الفرصة فليفر بدينه، فإن الله يلحقه بأو 
 . التدرج في التكليف 5-2-2

دفعة  من السنن الإلهية الثابتة أن التشريع الإسلامي جاء متدرجًا في أحكامه، كما تدرج خلق السماوات والأرض والإنسان. فالتشريع لم يُفرض  
 قتناع.واحدة، بل نزل من الأخف إلى الأثقل مراعيًا ضعف الإنسان واستعداده النفسي والاجتماعي، ليكون التزام الأحكام نابعًا من الإيمان والا
دنيوية، ومن أبرز الأمثلة على ذلك التدرج في تحريم الخمر؛ إذ بدأ القرآن الكريم بتصوير الأثر السلبي لها مع الاعتراف بوجود بعض المنافع ال

[. ثم جاءت مرحلة ثانية 219نَفْعِهِمَا﴾ ]البقرة:  مِنْ  أَكْبَرُ  وَإِثْمُهُمَا  لِلنَّاسِ  وَمَنَافِعُ  كَبِيرٌ  إِثْمٌ  فِيهِمَا  قُلْ  وَالْمَيْسِرِ  الْخَمْرِ  عَنِ  يَسْأَلُونَكَ  فقال تعالى: ﴿
لَاةَ تَقْرَبُوا  لَا  بالنهي عن الصلاة في حالة السكر: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا    [، تمهيدًا للتحريم43تَقُولُونَ﴾ ]النساء:  مَا  تَعْلَمُوا حَتَّى  سُكَارَى  وَأَنْتُمْ  الصَّ

يْطَانِ  عَمَلِ  مِنْ  رِجْسٌ  وَالْأَزْلَامُ  وَالْأَنْصَابُ  وَالْمَيْسِرُ  الْخَمْرُ  إِنَّمَا  يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا  النهائي الذي جاء في قوله تعالى: ﴿ تُفْلِحُونَ﴾ لَعَلَّكُمْ  فَاجْتَنِبُوهُ  الشَّ
 [. 90]المائدة: 

دون صدام  وهذا التدرج يمثل منهجًا ربانيًا حكيمًا يراعي التهيئة النفسية والاجتماعية للمجتمع، ويغرس قناعة تدريجية حتى يبلغ التحريم غايته  
 أو عنت.



939

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 . التخفيف في الْحكام 5-2-3
تعالى:    من السمات البارزة في الشريعة الإسلامية أنها جاءت ميسرة غير معسّرة، ترفع الحرج والمشقة عن المكلفين، وتراعي طاقتهم البشرية. قال 

ُ يُرِيدُ ﴿ فَ أَنْ  اللََّّ نْسَانُ وَخُلِقَ عَنْكُمْ يُخَفِ   [.28ضَعِيفًا﴾ ]النساء: الإِْ
:  1973فقد خلق الله الإنسان ذا شهوات وغرائز، وجعل التشريعات متوافقة مع طبيعته، فأباح له ما يسد حاجته ويمنع انحرافه ]الطباطبائي،  

ُ  يُرِيدُ  : ﴿ [. كما قال تعالى4/83 فحتى في العبادات التي يظهر فيها المشقة كالصوم، جعل    [،185الْعُسْرَ﴾ ]البقرة:  بِكُمُ  يُرِيدُ  وَلََ  الْيُسْرَ  بِكُمُ  اللََّّ
 [. 1/520:  2003الله الرخصة في حالات المرض أو السفر أو الضعف، ليتحقق المقصد الإلهي في التيسير لا التعسير ]الشيرازي، 

 . العلاجات الَجتماعية 5-3
 . مراعاة القرآن لحال الضعفاء 5-3-1

تَطْرُدِ  وَلَا  : ﴿جاءت التشريعات القرآنية حافلة برعاية الضعفاء والدفاع عنهم ماديًا ومعنويًا، إعلاءً لقيم العدالة والمساواة بين الناس. قال تعالى
 [. 52وَجْهَهُ﴾ ]الأنعام: يُرِيدُونَ وَالْعَشِيِّ بِالْغَدَاةِ رَبَّهُمْ يَدْعُونَ  الَّذِينَ  

وقد نزلت هذه الآية حين طلب بعض زعماء قريش من النبي صلى الله عليه وسلم أن يُبعد عن مجلسه الفقراء من المؤمنين مثل بلال وصهيب وخباب وسلمان،  
، أي فرفض صلى الله عليه وسلم ذلك، فأنزل الله نهيه عن طردهم. والمقصود بـ “الغداة والعشي” الدوام على العبادة، وأُثنِي عليهم بإخلاصهم إذ “يريدون وجهه”

عِندَ ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ بحانه. ومن ثمّ أكد الإسلام مبدأ المساواة بين الناس، وأن معيار التفاضل هو التقوى لا المال ولا الجاه، فقال تعالى:  رضاه س
 فأسقط الإسلام الاعتبارات الأرضية، وأقام قيمًا سماوية خالصة تُعيد للإنسان كرامته الحقيقية. أَتْقَاكُمْ﴾،اللََِّّ  

 . الرفقة الصالحة5-3-2
يف وحده اهتم الإسلام اهتمامًا بالغًا بالصحبة الصالحة، لما لها من أثر عظيم في تزكية النفس وتقويم السلوك، وتقوية الإيمان، إذ الإنسان ضع

وَلََ وَجْهَهُ  يُرِيدُونَ  وَالْعَشِيِ   بِالْغَدَاةِ  رَبَّهُمْ  يَدْعُونَ  الَّذِينَ  مَعَ  نَفْسَكَ  وَاصْبِرْ  ﴿قوي بإخوانه. وقد أمر الله تعالى نبيه صلى الله عليه وسلم بصحبة الأخيار في قوله:  
نْيَا الْحَيَاةِ زِينَةَ تُرِيدُ عَنْهُمْ عَيْنَاكَ تَعْدُ   [.28الكهف: فُرُطًا﴾ ]أَمْرُهُ وَكَانَ هَوَاهُ وَاتَّبَعَ ذِكْرِنَا عَنْ قَلْبَهُ أَغْفَلْنَا مَنْ تُطِعْ وَلََ الدُّ

أي الزم نفسك بمصاحبة المخلصين من عباد الله الذين يداومون على ذكره وعبادته، ولا تصرف نظرك عنهم طمعًا في أصحاب الجاه والمال،  
حين استثقل بعض المشركين وجود سلمان الفارسي رضي الله عنه ومن    –كما ورد    –فالقيمة الحقيقية في الإيمان لا في المظاهر. ونزلت الآية  

 [. 3/11:  1982فقراء الصحابة في مجلس النبي صلى الله عليه وسلم، فأنزل الله يأمر نبيه بملازمتهم وعدم التفات قلبه إلى زينة الدنيا ]الكاشاني،  معه من
 . التكافل 5-3-3

التكافل الاجتماعي مبدأً إنسانيًا وإسلاميًا عظيمًا، يجمع بين ضرورة بشرية وواجب شرعي؛ إذ يهدف إلى إيجاد ترابط متبادل بين   أفراد  يُعدّ 
د في  المجتمع يقوم على التعاون لا التفضّل، وعلى المشاركة لا المنّة. فكل فرد في المجتمع المسلم له حقوق كما عليه واجبات، وإذا قصّر أح

 أداء دوره، تعرّض البناء الاجتماعي للاختلال. 
أبرز    وقد أرسى الإسلام هذا المفهوم عبر تشريعاته وأخلاقه، حيث دعا إلى تحمل المسؤولية الجماعية وتوزيع الأعباء والمنافع بين الناس. ومن

يمَانَ مِنْ قَبْلِهِمْ  النماذج التطبيقية لذلك ما وصفه القرآن الكريم في موقف الأنصار والمهاجرين، حين قال الله تعالى ارَ وَالإِْ :﴿وَالَّذِينَ تَبَوَّءُوا الدَّ
 [. ٩لَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ﴾ ]الحشر: يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلََ يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِمَّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَ 

  فقد جسّد الأنصار أسمى معاني الإيثار، إذ آووا المهاجرين، وتقاسموا معهم المساكن والأموال، بل عرض بعضهم أن يتنازل عن إحدى زوجاته
دة ليعفّ بها أخاه المهاجر. ويُظهر هذا الموقف كيف ارتقى الإسلام بالإنسان من حبّ الذات إلى حبّ الآخرين، وجعل التكافل من جوهر العقي

 [ 7/671:  2001من فضائلها الفرعية. ]المأمون،  لا



940

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

والتكافل من مقتضيات   القلوب،  لعمارة الأرض وإعمار  يده، ووسيلة  في  أمانة  بل  ملكًا مطلقًا لصاحبه،  التصور الإسلامي  في  المال  فليس 
 الاستخلاف في الأرض، ليبقى المجتمع متماسكًا تسوده العدالة والرحمة.

 . العلاج بالعبادات5-4
فه  تُعد العبادات في الإسلام وسائل روحية وتربوية تهدف إلى تزكية النفس وإصلاح المجتمع، فهي تربط الإنسان بخالقه وتعينه على تجاوز ضع

 النفسي والمادي. وقد تعددت صور العلاج بالعبادة في القرآن والسنة، ومن أبرزها: الصلاة، والزكاة، والدعاء. 
 . الصلاة 5-4-1

خالقه  الصلاة في جوهرها رابطة روحية متجددة بين العبد وربه، فهي تُعيد إلى النفس توازنها وتملؤها بالطمأنينة. فحين يقف الإنسان بين يدي  
 متضرعًا، يشعر بالقرب من مصدر القوة والعون، ولذلك أمر الله تعالى بالاستعانة بها في مواجهة الابتلاءات:

ابِرِينَ﴾ ]البقرة:  َ مَعَ الصَّ لَاةِ إِنَّ اللََّّ بْرِ وَالصَّ  [.153﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَعِينُوا بِالصَّ
رس فالصلاة هنا ليست مجرد أداء بدني، بل هي وسيلة للاستمداد من الله بالقوة والثبات، لأنها توقظ في النفس روح الاعتماد على الله، وتغ

 [ 86/ 1: 1973اليقين بأنه المعين الوحيد على تجاوز الأزمات. ]الطباطبائي، 
 كما أن أثر الصلاة الحقيقي لا يتحقق إلا حين تكون وسيلة إصلاح وتهذيب للنفس، كما قال تعالى:

لَاةَ تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكَرِ﴾ ]الع لَاةَ إِنَّ الصَّ  [.45نكبوت: ﴿اتْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ وَأَقِمِ الصَّ
  فهي تذكير دائم بالله، تدفع صاحبها إلى الابتعاد عن المعاصي، وتغرس في القلب استحضار عظمة الله وهيبته. وبذلك، تصبح الصلاة علاجًا 

 [ 16/286فعّالًا للأمراض النفسية والأخلاقية والاجتماعية، لأنها تزرع المراقبة والخشية والصفاء الداخلي. ]الألوسي، روح المعاني: 
 . الزكاة 5-4-2

لهي  تمثّل الزكاة بعدًا آخر من أبعاد العلاج الإسلامي؛ إذ تعالج داء الفقر والبخل في آن واحد. فهي ليست مجرد صدقة أو إحسان، بل نظام إ
 يضمن التوازن الاجتماعي والعدالة الاقتصادية. فالزكاة فريضة مقرونة بالصلاة، وشرط أساسي للدخول في جماعة المسلمين، كما قال تعالى:

ينِ﴾ ]التوبة:  لَاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ فَإِخْوَانُكُمْ فِي الدِ   [. 11﴿فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّ
يماني تؤكد هذه الآية أن الانتماء الحقيقي للأمة لا يكتمل إلا بأداء الزكاة؛ لأنها تعبير عن خضوع العبد لله، ومظهر من مظاهر التضامن الإ

 داخل المجتمع. فالمال في الإسلام ليس غاية، بل وسيلة لتحقيق الكرامة الإنسانية للجميع.
النشاط  العقيدة، لا ضمن  بوضعه ضمن صلب  الفقر  معالجة  في  الحديثة  الأنظمة  سبق  الذي  الإسلامي  التشريع  عظمة  الزكاة  تُظهر  كما 

 [ 5/174: 1988الاجتماعي التطوعي. فهي تطهّر المال والنفس معًا، وتعيد توزيع الثروة بما يحقق المصلحة العامة. ]الطوسي، 
 . الدعاء 5-4-3

 يُعد الدعاء من أنقى صور الارتباط بالله، فهو ملجأ الضعفاء وسلاح المؤمنين، يخفف الهمّ ويبعث الطمأنينة في النفس. قال الله تعالى:
اعِ إِذَا دَعَانِ﴾ ]البقرة:   [. 186﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِ ي فَإِنِ ي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّ

ة بالإيمان هذه الآية تُبرز قرب الله من عباده واستجابته لدعواتهم، وتغرس في القلب الثقة بأن اللجوء إلى الله لا يُخيّب، وأن الاستجابة مرهون 
 [ 83/ 1: 2003والعمل الصالح. ]الجزائري، 

قدرته    كما أن الدعاء يحرّر الإنسان من القلق والتوتر، ويقوّي صلته بخالقه في أوقات الشدة، فيشعر بأنه ليس وحيدًا في مواجهة المصاعب، وأن
خلية، فيتحول محدودة لكن قدرة الله لا حدّ لها. فالمؤمن حين يرفع يديه بالدعاء، يعلن افتقاره لله ويجد في هذا الافتقار راحة روحية وطمأنينة دا

 الدعاء إلى علاج نفسي وروحي عميق، يجدد الإيمان ويقوّي الإرادة.
 . العلاجات العامة5



941

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 . الهجرة 5-5-1
كين. يتبين  تُعدُّ الهجرة في القرآن علاجًا عمليًا وروحيًا لمشكلة الاستضعاف؛ فهي وسيلة تحويلية للخروج من حالة الذلّ إلى حالة الكرامة والتم

ُ رِزْقًا حَسَنًا وَإِنَّ اللَََّّ ذلك من قوله تعالى حيث    [،58 لَهُوَ خَيْرُ الرَّازِقِينَ﴾ ]الحج: : ﴿وَالَّذِينَ هَاجَرُوا فِي سَبِيلِ اللََِّّ ثُمَّ قُتِلُوا أَوْ مَاتُوا لَيَرْزُقَنَّهُمُ اللََّّ
وما يعجز يُبشّر الله المهاجرين الذين ضحّوا بأوطانهم وأنفسهم بأن جزائهم من الله رزقٌ حسن، قد يكون أعظم ما يرجوه الإنسان من نعيم وهناء،  

معنى يبرز أن الهجرة ليست فِرارًا مِن الابتلاء فحسب، بل هي اجتهاد في بلوغ مرتبة الشرف  عنه البشر قد يقدّره الله ويمنحهم إياه. وفي هذا ال
 [7/146:  1997والكرامة الإيمانية، وتمثيل عملي للاختيار بين البقاء في حالة ذلّ وبين السعي إلى مجتمع يعزّ فيه الدين والإنسان. ]الطبرسي،  

ين  كما تؤكّد النصوص أن الهجرة عمل يزيد على الإيمان ويستحق الثواب بحد ذاته، لأن صاحبها يترك ما يملك من أهل ومال طمعًا في عزّة الد
  رُوا أُولَئِكَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ…﴾ ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللََِّّ وَالَّذِينَ آوَوْا وَنَصَ وكرامته. قال تعالى: 

 [. وبهذا تُقرأ الهجرة كأحد آليات التحرّر من الاستضعاف، والانتقال إلى فضاء يسمح بممارسة الإيمان والكرامة دون اضطهاد.72]الأنفال: 
 . مواجهة الطغيان 5-5-2

الإنسان  يقدّم القرآن أمثلة متكررة على موقف المؤمنين في مواجهة طغيان الأجْهَزَة أو القِوى المُهيمنة التي تستضعِف الناس، وذلك لإثبات حق
عفهم في حياة كريمة وحريّة. ففي قصة صالح عليه السلام، تُبيِّن الآيات رفضَ أهل مكة لرسالته بسبب استكبارهم، وكيف أن المؤمنين رغم ض

 [. 88كَ يَا شُعَيْبُ…﴾ ]الأعراف: الظاهري ثبتوا على إيمانهم وواجهوا دعوات الطغاة، قال تعالى: ﴿قَالَ الْمَلَأُ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا مِنْ قَوْمِهِ لَنُخْرِجَنَّ 
بات تصوغ هذه القصص نموذجًا فاعلًا لقيمة الإيمان كقوة معنوية تمنح أصحابها شجاعة وقوة في مواجهة الظلم، وتذكّر بأن المقابلة بحقٍّ وث

في انتصار    اعلى المبدأ قد تكون أداةً لرفع الهمّة وإشاعة العزة بين المستضعفين. كذلك تُبيّن النصوص أن قوة الحقّ وأمل اللقاء بالله تكون سبَبً 
 [ 5/170القضية على المدى، فالإيمان يغيّر حسابات الضعف إلى منطلقٍ للنضال والوقوف ضد الطاغية. ]الطبرانى، 

 . الجهاد في سبيل الله5-5-3
: ﴿قَاتِلُوهُمْ  يُعرض القرآن الجهاد كأداة شرعية لدرء العدوان وحماية المستضعفين، وبمثابة آلية لاسترجاع الكرامة والدفاع عن المجتمع. يقول تعالى

ُ بِأَيْدِيكُمْ وَيُخْزِهِمْ وَيَنْصُرْكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْفِ صُدُورَ قَوْمٍ مُؤْمِنِينَ…﴾ بْهُمُ اللََّّ [، فتُذكر هنا فوائد القتال المشروعة من منظور 15-14]التوبة:    يُعَذِ 
وظفر    تشريعي وأخلاقي: إذ تُزيل حالة الضيق والغَيظ لدى المؤمنين، وتكون سببًا في إذلال المعتدين وإعلاء مكانة المظلومين، وتؤدي إلى نصر

 يعيد الحقوق لأهلها. 
ون ويأتي دعاء المستضعفين في سورة النساء بمثابة حافز عاطفي وأخلاقي للجهاد، إذ تعرض الآية معاناة الرجال والنساء والأطفال الذين يئن

[. ومن هذا المنطلق يُفهم الجهاد  75]النساء:    : ﴿وَمَا لَكُمْ لََ تُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللََِّّ وَالْمُسْتَضْعَفِينَ…﴾تحت وطأة الظلم وتطلب منهم النجدة
كواجبٍ دفاعي ووسيلة لإقامة العدل وإنقاذ من هم في شِدّة من حال الاستضعاف، لا كغرض اعتدائي أو مطمح توسّعي. بهكذا قراءة، يصبح 

 [ 3/324:  2003ظلومين. ]الشيرازي، الجهاد إطارًا أخلاقيًا لحماية الكرامة الإنسانية ولتحقيق غايات الشريعة في رفع الظلم عن الم
 الخاتمة

لقة  يتجلى من خلال هذا البحث  أنّ القرآن الكريم قد قدّم تصورًا متكاملًا لطبيعة  الضعف البشري، بوصفه سمة ملازمة للإنسان من حيث الخِ 
عف  لضوالتكوين، لكنه في الوقت نفسه لم يترك الإنسان أسير هذا الضعف، بل وجّهه إلى أسبابه وبيّن سبل تجاوزه. فالقرآن لم يهدف إلى بيان ا 
بها نحو   بوصفه عيبًا، وإنما أراد أن يجعله مدخلًا للتربية والإصلاح، حتى يدرك الإنسان حاجته الدائمة إلى ربه، ويسعى لتزكية نفسه والارتقاء

 القوة الإيمانية والعقلية والأخلاقية.
 وفيما يلي أبرز النتائج 



942

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

. الضعف البشري حقيقة فطرية أكدها القرآن الكريم منذ خلق الإنسان من طين وضعف، وهو جزء من طبيعته التي تحتاج إلى عون الله تعالى  1
 وهدايته. 

 . أسباب الضعف نوعان:داخلية تنبع من النفس البشرية كالتبعية، والخوف، والنسيان، والحزن، والركون إلى الدنيا.2
 وخارجية تأتي من البيئة والمجتمع كاستبداد الطغاة، وقلّة الموارد، وترك الجهاد في سبيل الله. 

 . القرآن ربط الضعف بالبعد عن الإيمان، فكلما ضعف التوحيد والإخلاص، زاد استسلام الإنسان لشهواته ومطامعه.3
 دة. . التبعية والانقياد الأعمى من أبرز مظاهر الضعف النفسي والاجتماعي التي حذّر منها القرآن، لما تسببه من تعطيل للعقل وفقدان الإرا4
رِيحُكُمْ ﴾ ]الْنفال: وَتَذْهَبَ  فَتَفْشَلُوا  تَنَازَعُوا  وَلََ  ﴿. الفرقة والتنازع من الأسباب الرئيسة لذهاب قوة الأمة وتفككها، كما ورد في قوله تعالى:  5

46] . 
 . الركون إلى الدنيا أحد أهم عوامل الوهن والخذلان، إذ يجعل الإنسان يقدّم مصلحته العاجلة على مصلحة دينه وآخرته. 6
أَعْرَضَ وَمَنْ  ﴿. الذنوب والمعاصي سبب مباشر للضعف، لما تحدثه من قسوة القلب وضيق المعيشة، كما نصّ القرآن على ذلك في قوله:  7

 . [124ضَنْكًا ﴾ ]طه: مَعِيشَةً  لَهُ فَإِنَّ ذِكْرِي عَنْ 
يقين بقدرة  . القرآن الكريم عالج الضعف بالعقيدة والعمل، فدعا إلى الاعتصام بالله، وإحياء روح الجهاد، والتمسك بالوحدة، والتوبة الدائمة، وال8

 الله تعالى.
فطرته    . غاية العرض القرآني للضعف ليست التهوين من شأن الإنسان، بل تذكيره بمحدوديته وحاجته الدائمة إلى القوة الإيمانية التي تردّه إلى9

 السليمة. 
 المصادر والمراجع:

 القرآن الكريم جلَّ وعلا .1
 (. التحرير والتنوير. تونس: الدار التونسية للنشر.1984ابن عاشور، محمد الطاهر. ) .2
 (. تفسير القرآن العظيم )تحقيق: سامي بن محمد سلامة(. الرياض: دار طيبة.1998ابن كثير، إسماعيل بن عمر. ) .3
(. بيروت: دار إحياء 16(. روح المعاني في تفســير القرآن العظيم والســبع المثاني )الطبعة الثانية، ج1994الألوســي، محمود شــكري. ) .4

 التراث العربي.
 (. أيسر التفاسير لكلام العلي الكبير )الطبعة الثانية(. المدينة المنورة: مكتبة العلوم والحكم.2003الجزائري، أبو بكر جابر. ) .5
 (. الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل. بيروت: دار المعرفة.2009الزمخشري، محمود بن عمر. ) .6
 (. تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان. بيروت: مؤسسة الرسالة.2000السعدي، عبد الرحمن بن ناصر. ) .7
 (. الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل )الطبعة الثانية(. بيروت: مؤسسة الأمين.2003الشيرازي، ناصر مكارم. ) .8
 (. بيروت: مؤسسة الأمين.3–1(. الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل )الطبعة الثانية، ج2003الشيرازي، ناصر مكارم. ) .9

 (. الميزان في تفسير القرآن )الطبعة الثانية(. بيروت: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات.1973الطباطبائي، محمد حسين. ) .10
 (. القاهرة: مكتبة ابن تيمية.5(. المعجم الكبير )الطبعة الأولى، ج1995الطبرانى، سليمان بن أحمد. ) .11
 (. بيروت: دار المعرفة.7(. مجمع البيان في تفسير القرآن )تحقيق: مجموعة من المحققين، ج1997، الفضل بن الحسن. )الطبرسي .12
 (. جامع البيان عن تأويل آي القرآن )تحقيق: أحمد محمد شاكر(. القاهرة: دار المعارف.2001الطبري، محمد بن جرير. ) .13
 (. التفسير الوسيط للقرآن الكريم. القاهرة: دار نهضة مصر.1998الطنطاوي، محمد سيد. ) .14
ــير العاملي(. بيروت: دار إحياء التراث 1988الطوســـــــي، محمد بن الحســـــــن. ) .15 ــير القرآن )تحقيق: أحمد حبيب قصـــــ (. التبيان في تفســـــ

 العربي.
 (. بيروت: دار الكتب العلمية.2(. تفسير روح المعاني )الطبعة الأولى، ج2000العمادي، محمود بن عبد الله. ) .16
 (. بيروت: دار إحياء التراث العربي.4(. محاسن التأويل )ج1957القاسمي، محمد جمال الدين. ) .17



943

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

(. الجـامع لأحكـام القرآن )تحقيق: أحمـد عبـد العليم البردوني وإبراهيم أطفيش(. القـاهرة: 2006القرطبي، محمـد بن أحمـد الأنصــــــــــــــاري. ) .18
 دار الكتب المصرية.

 (. طهران: المطبعة العلمية.3(. تأويلات القرآن )تفسير الكاشاني( )ج1982الكاشاني، عبد الرزاق. ) .19
 (. القاهرة: دار المعارف.7(. تفسير المأمون في ظلال القرآن )الطبعة الأولى، ج2001المأمون، عبد الله بن محمد. ) .20
 .(. تفسير نور الثقلين. قم: مؤسسة إسماعيليان1990مجموعة من العلماء. ) .21
دهله. إسـماعيل )معاصـر( ، مفهوم العدالة الإلهية عند علماء الإمامية دراسـة عقدية، مجلة الفلسـفة/ كلية الآداب، الجامعة المسـتنصـرية  .22

 (.29)العدد
ــائل   .23 ــلامية مفهومها وســ ــري جلوب مدلول، الهوية  الإســ ــالح؛ حكمت الله أرتاس؛ يســ ــم صــ ــين، عمار باســ ــور عمار، ولاء علي حســ منصــ

تعريفهـا وفق المنظور الفكري، مجلـة العلوم الإنســــــــــــــانيـة، كليـة التربيـة، الجـامعـة المســــــــــــــتنصــــــــــــــريـة، العـدد )خـاص لمءتمر العلمي الـدولي  
 (.2025شباط  27-26والتربوية للمدة من  التخصصي الأول للعلوم الإنسانية

 

1. The Holy Qur’an. (n.d .(. 

2. Ibn Ashur, M. A. (1984). Al-Tahrir wa Al-Tanwir [The Liberation and Enlightenment]. Tunis: Al-Dar Al-

Tunisiyya lil-Nashr. 

3. Ibn Kathir, I. I. (1998). Tafsir Al-Qur’an Al-Azim (Ed. Sami bin Muhammad Salama). Riyadh: Dar Taybah. 

4. Al-Alusi, M. S. (1994). Ruh Al-Ma’ani fi Tafsir Al-Qur’an Al-Azim wa Al-Sab’ Al-Mathani (2nd ed., Vol. 

16). Beirut: Dar Ihya Al-Turath Al-Arabi . 

5. Al-Jazairi, A. B. (2003). Aysar Al-Tafasir li Kalam Al-Ali Al-Kabir (2nd ed.). Al-Madinah Al-

Munawwarah: Maktabat Al-Ulum wal-Hikam . 

6. Al-Zamakhshari, M. O. (2009). Al-Kashshaf ’an Haqaiq Al-Tanzil wa ‘Uyun Al-Aqawil fi Wujuh Al-

Ta’wil. Beirut: Dar Al-Ma’rifah . 

7. Al-Sa’di, A. A. (2000). Tayseer Al-Karim Al-Rahman fi Tafsir Kalam Al-Mannan. Beirut: Al-Risalah 

Foundation . 

8. Al-Shirazi, N. M. (2003). Al-Amthal fi Tafsir Kitab Allah Al-Munazzal (2nd ed.). Beirut: Al-Ameen 

Foundation . 

9. Al-Shirazi, N. M. (2003). Al-Amthal fi Tafsir Kitab Allah Al-Munazzal (2nd ed., Vols. 1–3). Beirut: Al-

Ameen Foundation. 

10. Al-Tabataba’i, M. H. (1973). Al-Mizan fi Tafsir Al-Qur’an (2nd ed.). Beirut: Al-A’lami Foundation for 

Publications . 

11. Al-Tabarani, S. A. (1995). Al-Mu’jam Al-Kabir (1st ed., Vol. 5). Cairo: Maktabat Ibn Taymiyyah . 

12. Al-Tabarsi, A. H. (1997). Majma’ Al-Bayan fi Tafsir Al-Qur’an (Ed. group of scholars, Vol. 7). Beirut: 

Dar Al-Ma’rifah . 

13. Al-Tabari, M. J. (2001). Jami’ Al-Bayan ‘an Ta’wil Ay Al-Qur’an (Ed. Ahmad Muhammad Shakir). Cairo: 

Dar Al-Ma’arif . 

14. Al-Tantawi, M. S. (1988). Al-Tafsir Al-Wasit li Al-Qur’an Al-Karim. Cairo: Dar Nahdat Misr. 



944

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

15. Al-Tusi, M. A. (1988). Al-Tibyan fi Tafsir Al-Qur’an (Ed. Ahmad Habib Qasir Al-Amili). Beirut: Dar Ihya 

Al-Turath Al-Arabi . 

16. Al-Imadi, M. A. (2000). Tafsir Ruh Al-Ma’ani (1st ed., Vol. 2). Beirut: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyyah . 

17. Al-Qasimi, M. J. (1957). Mahasin Al-Ta’wil (Vol. 4). Beirut: Dar Ihya Al-Turath Al-Arabi . 

18. Al-Qurtubi, M. A. (2006). Al-Jami’ li Ahkam Al-Qur’an (Ed. Ahmad Abdul Alim Al-Bardouni & Ibrahim 

Atfayish). Cairo: Dar Al-Kutub Al-Misriyyah. 

19. Al-Kashani, A. R. (1982). Ta’wilat Al-Qur’an (Tafsir Al-Kashani) (Vol. 3). Tehran: Al-Matba’a Al-

Ilmiyyah . 

20. Al-Ma’mun, A. M. (2001). Tafsir Al-Ma’mun fi Zilal Al-Qur’an (1st ed., Vol. 7). Cairo: Dar Al-Ma’arif . 

21. Group of Scholars. (1990). Tafsir Nur Al-Thaqalayn. Qom: Isma’iliyyan Foundation.] 

22. Dahleh, Ismail (Contemporary). The Concept of Divine Justice According to Imami Scholars: A Doctrinal 

Study. Journal of Philosophy, College of Arts, Al-Mustansiriyah University, No. 29. 

23. Mansour, Ammar; Ali Hussein, Walaa; Basim Saleh, Ammar; Hikmat Allah Artas; and Yusri Jaloub 

Madloul. Islamic Identity: Its Concept and Means of Definition from an Intellectual Perspective. Journal 

of Human Sciences, College of Education, Al-Mustansiriyah University, Special Issue for the First 

International Specialized Scientific Conference on Human and Educational Sciences, February 26–27, 

2025. 

 
 


