
740

         Journal Of the Iraqia University (74-8) December(2025) 

 

 

ISSN(Print): 1813-4521 OnIine ISSN:2663-7502 

Journal Of the Iraqia University 
available online at: https://www.mabdaa.edu.iq 

 

  دراسة تحليلية   التداخل النصي الديني في شعر الصقليي 
 أ.م.د. ازاد محمد كريم الباجلاني

 انتصار سعد جهاد أحمد
 كلية التربية الأساس قسم اللغة العربية جامعة كرميان

Assistant Professor Dr. Azaad Mohammed Karim Al-Bajlani 

University of Kalar – College of Basic Education – Department of Arabic 

Language 

www.Azaad.mohammed@garmian.edu.krd 

Entsar Saad Jihad Ahmed 

University of Kalar – College of Basic Education – Department of Arabic 

Language 

www.nunasaad974@gmail.com 
 الملخص

ة،  يُنظر إلى التداخل النصي كأحد الآليات الفنية التي اهتم بها دارسو النصوص الأدبية بشكل عام، لقدرته على اظهار تفاعل النصوص الشعري
ومن خلاله يقوم الشاعر بتوظيف النصوص السابقة في نصه الجديد، وتهدف الدراسة إلى الكشف عن آليات التداخل النصي الديني في الشعر  

الصقلي    ، فقد شكّل التناص والتفاعل مع الآيات القرآنية والأحاديث النبوية وسيلة للتعبير وإثراء الوعي الثقافي الديني الذي تميز به الشاعرالصقلي
التداخل النصي الديني مع القرآن بشكل مباشر أو غير مباشرٍ، كذلك  في ظل ازدهار الحضارة العربية الإسلامية. وتستقصي الدراسة أشكال 
التداخل مع الحديث النبوي الشريف في النص الشعري الصقلي، فقد كان للقرآن والحديث النبوي حضورٌ في التداخل الحاصل، كذلك في عملية  

_، بل  التفاعل والاستدعاء لدى الشاعر الصقلي . وقد أظهرت الدراسة أن التداخل النصي في شعرهم لم يكن تقليدًا أو نقلًا حرفيًا _على الأغلب
اخل النصي  هو توظيف فني واعٍ يعكس ثقافة الشاعر وانتمائه الديني ويمنحها طابعًا مميزًا يجمع بين الأصالة والتجديد، كما بينت الدراسة أن التد

والتجدد    يُبرز أهمية الشعر الصقلي في عصره، إذ يُعد هذا الشعر تعبيرًا عن هوية أدبية متميزة وبصمة فنية خاصة، تؤكد دورها في الاستمرار
 الثقافي والأدبي .الكلمات المفتاحية: التداخل النصي، الديني، شعر، الصقليين . 

Abstract 
Intertextuality is viewed as one of the artistic mechanisms that scholars of literary texts in general have been 

interested in, due to its ability to show the interaction of poetic texts, and through it, the poet employs previous 

texts in his new text. The study aims to reveal the mechanisms of religious textual interference in Sicilian poetry. 

Intertextuality and interaction with Qur’anic verses and prophetic hadiths constituted a means of expression and 

enrichment of the religious cultural awareness that characterized the Sicilian poet during the flourishing of Arab-

Islamic civilization. The study investigates the forms of religious textual overlap with the Qur’an, directly or 

indirectly, as well as the overlap with the noble Prophetic Hadith in the Sicilian poetic text. The Qur’an and the 

Prophetic Hadith had a presence in the overlap that occurred, as well as in the process of interaction and 

invocation by the Sicilian poet. The study showed that the textual interweaving in their poetry was not imitation 

or literal transmission - most likely - but rather a conscious artistic employment that reflects the poet's culture 

and religious affiliation and gives it a distinctive character that combines originality and innovation. The study 

also showed that the textual interweaving highlights the importance of Sicilian poetry in its era. This poetry is 

an expression of a distinct literary identity and a unique artistic signature, affirming its role in cultural and literary 

continuity and renewal.Keywords: Intertextuality, Religion, Poetry, Sicilians 



741

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 الُمقَدمة
متوالية،  الحمد لله الذي رفع بالعلم قدر أهله، وأسبغ علينا نعمة البيان، وجعل الكلمة نورًا يضيء دروب الباحثين، ونحمده ونشكرهُ على نعمه ال
لتناص  ونصلى ونسلم على سيدنا محمد سيد الفصحاء وإمام البلغاء ، والمبعوث رحمة للعالمين، وعلى آله وصحبه اجمعين أمَّا بعد؛ إن ظاهرة ا

وّرت من المفاهيم التي نشأت في النقد الغربي،  إذ طرح ميخائيل باختين فكرة الحوارية في سياق قراءاته للنصوص، ثم جاءت جوليا كريستيفا فط
سائية هذا المفهوم وحوّلته إلى مصطلح التناص، مؤكدة أن النص ليس كيانًا مستقلًا، بل هو نسيج مكوّن من مقاطع متداخلة أشبه بقطع فسيف
حيث  تتآلف لتنتج دلالة جديدة. غير أن جذور هذه الظاهرة ليست حكرًا على الغرب، فقد عُرفت في التراث العربي القديم وإن اختلفت التسمية،  
النقاد أمثال الجاحظ و الجرجاني وابن رشيق وغيرهم،  في صور متعددة كالاقتباس، والتضمين، والإشارة، والرمز، بل وحتى ما سُمّي    تناولها 

ات جزر بالسرقات الأدبية أو الانتحال، وهي في جوهرها ما يُسمّى اليوم بالتناص.وجزيرة صقلية، الواقعة اليوم ضمن حدود إيطاليا، فهي من كبري
مون فيها هـ( على يد أسد بن الفرات، وظل المسل647هـ و212البحر الأبيض المتوسط، وقد خضعت للفتح الإسلامي في الفترة الممتدة ما بين )

، فانتعشت  ما يقارب أربعة قرون. وفي تلك المرحلة التاريخية ظهر شعراء تركوا بصماتهم الأدبية، كما اجتمع في الجزيرة العلماء والزهاد والكتّاب
وعة.وبما أن الشعراء فيها الحركة الثقافية والفكرية والأدبية. وقد زخرت صقلية آنذاك بأشعار كثيرة صوّرت جمال طبيعتها ومظاهر حياتها المتن

ريم والحديث  على مر العصور تأثروا تأثرًا كبيرًا بالموروث ، فنهلوا منه وأعادوا إنتاجه في نصوصهم. وقد تجلّى هذا التأثر في استدعاء القرآن الك 
ات هذا الأخذ والتأثر، وبيان طرائق  النبوي الشريف، فضلًا عن  الشعر والنثر العربي. وانطلاقًا من ذلك، يأتي هذا البحث لتسليط الضوء على آلي

بما تحويل الشعراء لتلك النصوص الدينية في دواوينهم التي جسّدت بيئتهم الإبداعية، وقد تكشّف لنا ذلك من خلال قراءتها واستجلاء نصوصها  
هما ديوان شعري مطبوع ، لكن استبعدنا ابن  تحمله من تداخلات نصية.أمَّا ابرز شعراءها فكان ابن حمديس والبلنوبي ، فكلاهما الوحيدان اللذان ل

حمديس من الدراسة كونهُ قد درس تناصيًا في الرسالة الموسومة) جماليات التناص في شعر ابن حمديس الصقلي( ، أما أبرز المصادر التي  
العلماء والشعراء الصقليين( و)ديوان   أحتوت وجمعة أشعار الصقليين فهي:)الدرة الخطيرة( و)خريدة القصر( و)جمهرة أشعار الصقليين( و )مجمع

ار  الشعر الصقلي(أبرز أهداف البحث:سَدّ الفجوة الأدبية الخاصة بالشعر، وتسليط الضوء على الشعراء الصقليين ، وذلك من خلال دراسة الأشع
المتم الدينية الحاصلة فيها، وكيف ارتبط الشاعر الصقلي بالدين الإسلامي  التداخلات النصية  النبوي الشريف أمَّا ومعرفة  ثلة بالقرآن والحديث 

الوصفي المنهج  الدينية فيه فكان  النصية  التداخلات  الصقلي وفك  الشعر  إتباعه في دراسة  الذي تم  التحليلي، وذلك من خلال دراسة   المنهج 
التحليل كانت من خلال الاعتماد على   النصوص، وتتبع مظاهر التداخل النصي الحاصل فيها مع الآيات القرآنية  والأحاديث النبوية، وعملية

لأهداف آليات التناص وقوانينه، لكشف أبعاد هذا التداخل ودلالاته .واقتضت مجريات البحث تقسيمها على ثلاثة مباحث، تسبقها مقدمة فيها بيان ا
حي للتناص ، ومن ثمَّ بيان المفاهيم القديمة  والمنهج المتبع مع الخطة التي سنسير عليها فالمبحث الاول، تناولنا فيه المعنى اللغوي والاصطلا

مَّا المبحث وارتباطها بمصطلح التناص في النقد العربي القديم ، وكذلك عرض التناول العربي الحديث لها، ومن ثمَّ بيان أوليته في النقد الغربي .أ
القرآن الكريم، وذلك من خلال قسمين، التداخل مع  للحديث عن  المباشر، والثاني:   الثاني، فكان مخصصًا  للتداخل النصي  الأول: خصصناه 

ل بيان  استعرضنا فيه التداخل النصي غير المباشر.أمَّا المبحث الثالث، فقد عالجنا فيه التداخل النصي مع الحديث النبوي الشريف، وذلك من خلا
نختم البحث  بقائمة تتضمن أبرز النتائج التي توصلنا إليها مدى توظيف الشعراء لأقوال الرسول )صلى الله عليه وسلم(، وانعكاسها في اشعارهم. و 

ها في عبر مسيرتنا مع الشعر الصقلي ودراسة التداخل النصي الديني الحاصل فيه ، ومن ثمَّ  قائمة تتضمن  المصادر والمراجع التي اعتمدنا علي
 رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين محمد إنجاز هذه الدراسة . وختامًا هذا جهد الاستطاعة وآخر دعوانا أن الحمد لله 

 )صلى الله عليه وسلم(. 
 المبحث الأول: مفهوم التناص في النقد العربي القديم والحديث ، وفي النقد الغربي:

في ما بعد البنيوية نظرًا  _ مفهوم التناص في النقد العربي القديم:يعد التناص من المفاهيم النقدية التي لاقت اهتمامًا واسعًا في الدراسات النقدية،  1
قًا  للتفاعل مع النصوص عن طريق فكها وإعادة صياغتها، و القارئ للتراث العربي القديم يقف أمام كثير من المفاهيم والمقولات التي  تعد سب

هذهِ الظاهرة تنظيرًا وممارسة في    تاريخيًا لنظرية التناص وما يعرف بـ)العلاقات النصية ( أو )تداخل النصوص (، فقد تناول النقد العربي القديم
اولوا المفهوم بمصطلحات زمن متقدم جدًا مقارنة بحداثة موضوع التناص وقد احتل مكانة مهمة في حقل الممارسات النقدية الحديثة ، لكنهم تن

ية الأمانة وأفكار قريبة منه كالسرقات والاقتباس وترديد الخواطر و الانتحال وغيرها ، وكان تركيزهم منصبًا على الجانب الأخلاقي والفني ومن زاو 
التناص في ستينيات القرن العشرين،    العلمية، متسائلين: هل كان الشاعر يسرق أم يبتكر،  يُقلّد أم يجدّد؟ . وقد برز في النقد الغربي مصطلح



742

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

اليه على يد الباحثة )جوليا كرستيفيا ( ، حيث استندت في طرحها إلى افكار )ميخائل باختين ( حول حوارية الخطاب ، لتؤكد ان النص لا يُنظر 
بية سابقة  دبوصفه بناءً مستقلًا بذاته، والتناص مشتقٌ من النص ، وهو لا يولد من فراغٍ،  بل هو نتاج لتفاعل دائمٍ مع منظومةٍ لغوية وثقافية وأ

  له.إن أهمية تداخل النصوص لا تكمن في مجرد اكتشاف التشابه بين النصوص، بل في تحليل آليات التأثر والتفاعل، والكشف عن الكيفية التي
التكر  يعني  فالتداخل _التناص_ لا  بنيةٍ جديدةٍ تُكسبها معاني ودلالات مغايرة،  ليُعيد صياغتها ضمن  السابقة  النصوص  الشاعر  ار أو يوظف 

ة والفكرية  الاستنساخ؛ بل هو الإبداع عبر إعادة التشكيل، ومن هذا المنطلق، اصبح التناص أداة نقدية بالغة الأهمية في الكشف عن الأبعاد الثقافي
ني في تفسير  للنصوص .التناص لغة واصطلاحًا:والتناص لفظ يعود جذره اللغوي لـ)نصصَ(، وقد اورد اصحاب المعاجم اللغوية مجموعة من المعا

هـ(  في معجمه العين قوله  في معنى ) نصص(: "نَصصتُ الحديث إلى فُلان نصًا ،اي رفعتهُ ، و 170هذا الجذر:فقد أورد الفراهيدي )ت
  . الشئ: حركته  ...، ونصنصت  بالنهوض  هم  إذا  وتحركه  الأرض  في  رُكبتيهِ  البعير  اثبات  النصْصَةُ:  و  السًير  في  رفعتها  ناقتي  نصَصت: 

. وقد ورد في  تهذيب اللغة: " نصصَّ الرّجلُ غريمه :    (1) نصصتُ الرجالَ: استقصَيْتُ مسألته عن الشيء، يقال: نص ما عنده اي استقصاه "  و 
وى  إذا استقصى عليه، النصنصة هي الحركة وكل شيء قلقتَه فقد نصْنصْته،  وهو اثبات البعير ركبته في الأرض، وانتصّ الشيء وانتصب إذا است

وفي لسان العرب ورد بمعنى "رفعك الشيء نص الحديث ينصهُ نصًا، ورفعة وكل ما اظهر فعد )نص(. وقال عمرو بن دينار: ما رأيت (2)واستقام"  
رجلا أنص للحديث من الزهوي: اي ارفع ... ونص المتاع نصًا: وجعل بعضه على بعض ... والنص اسناد إلى الرئيس الاكبر والنص التوقيف 

إذًا، فالمعنى اللغوي يدور حول الرفع والظهور والنهاية والازدحام، وكذلك مضايقة القوم بعضهم بعضًا  في  (3) ء ما "  والنص التعين على شي
لذا احتل مكانة واسعة في  (4)المكان، وتداخلهم في حلقة تجميعية واحدة   التناص،  الدارسين ضبط مفهوم  فقد حاول كثير من  أمَّا اصطلاحًا: 

  الدراسات النقدية والأدبية المعاصرة، محافظة على بعض ما جاء في المدلول اللغوي، لكن هذه المرة تم التركيز على النصوص وازدحامها في 
ل النصوص في ما بينها، وتتعالق لتخلق من النص الأول نصًا ثانيًا ، ليشكل في نص آخر  مكان واحد، شاغلة حيزًا من بياض الورق حيث تتفاع

إذ    من خلال عملية  الاقتباس والتضمين الصور لبناء صورة كلية ، وقد استعمل كأداة لنقد وكشف النصوص واقتحام عوالمها الثقافية والجمالية 
عملية استعادة  لمجموعة النصوص القديمة بشكل خفيٍ احيانًا، بل قطاعًا كبيرًا من هذا    اصبحت الإنتاجية الشعرية المعاصرة تمثل في اغلبها

الابداع   الإنتاج الشعري يعد تصويرًا لما سبقهُ ،  ذلك أن المبدع اساسًا لا يتم له النضج الحقيقي الا باستيعاب الجهد السابق علية في مجالات
 . وهذه بعض التعريفات لمصطلح التناص أو التداخل النصي: (5) المختلفة  

" هو ان يتضمن نص أدبي أفكارًا أو معارف أخرى سابقة عليه، حيث يندمج النصوص السابقة مع النص الاصلي مشكلة نصًا جديدًا موحدًا   .1
 . (6) متكاملًا"  

إن النصوص الأدبية هي: " إعادة الصياغة اللفظية النهائية وتشير كذلك إلى نقد النصوص وهو محاولة إعادة تصميم النص الأصلي باعتباره  .2
 (.7)نشاطًا لغويًا صرفًا دون اعتبار لأي عامل من العوامل التي توجد خارج النص" 

 .   (9)، أو هو " كلام مقتبس من كتاب ويوضع بين هلالين " (8) والنص هو ليس إلا " كلام لا يتحمل إلا معنى واحد مكتوب أو مطبوع " .3
  (10)"  إذًا،  فالتناص " ظاهرة لغوية معقدة تستعصي على الضبط والتقنين، إذ يعتمد في تميزها ثقافة المتلقي وسعة معرفته وقدرة على الترجيح   .4

 وبهذا يكون التناص عملية احتوائية لنصوص سابقة، مكونة نصًا جديدًا، يحمل بعض الصفات والأفكار من النص الأول . 
كال  مفهوم التناص في النقد العربي القديم :إن مصطلح التناص أو تداخل النصوص كان متواجدًا في النقد العربي القديم؛ فقد ورد بمسميات وأش

فكار  الاعدة، فلم تكن آلية تداخل النصوص غائبة عن وعيهم، وهذا في إطار اهتماماتهم بالمعاني المذكورة في نظم الشعراء وكان ألسعي وراء هذهِ  
صوص  لإبراز مدى تفوق الشاعر وقدرته على اختيار الفكرة والصورة أو التعبير بعناية، وبذلك يتضح إن كان قد وفّقَ أم فشلَ في استلهامه للن
خلالها   السابقة في عملية تدوير المعاني وظاهرة تداخل النصوص، تم معالجتها والتطرق إليها تحت مجموعة من المصطلحات التي يتم التدقيق من

في جزئيات الظاهرة، مثل )الاقتباس( و) التضمين( و)المعارضة ( و )المناقضة (، وتأتي هذهِ الاشكال على شكل هوامش مضافة إلى داخل  
قضية أكبر هي )السرقات الشعرية (، التي خاض فيما مجموعة من النقاد و كانت تظم صفات محددة، فليس كل من تعرض لها ادركها ولا من 

، كما يقول الجرجاني " حتى تميّز بين اصنافهِ وأقسامهِ، وتحيط علمًا برُتبه ومنازلهِ، فتفصل بين السّرق والغصْب،  (11)ا استوفاها و استكمالها  ادركه
ومن النقاد العرب الأوائل المهتمين  (12) وبين الاغارة والاختلاس وتعرف الإلمام من الملاحظة، وتفرق بين المشترك الذي لا يجوز ادعاء السّرَق فيه "

هـ(، فهو من الذين فسروا هذه الظاهرة عندما "سُئل :أرئيت الشاعريّن يتفقان في المعنى و يتواردان في  154بهذا المفهوم أبو عمر بن العلاء )ت 
هـ( لهذا  225وكذلك تطرق الجاحظ )ت(13)اللفظ ولم يلق واحد منهما صاحبهِ ولم يسمع شعره ؟ فقال :تلك عقول الرجال توافت على السنتها "



743

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

خير  المعنى حينما تحدث عن المعاني قائلًا : "المعاني مطروحة في الطريق يعرفها العجمي والبدوي والقروي، وإنما الشأن في إقامة الوزن، وت
وقد  )14(اللفظ، وسهولة المخرج، وصحة الطبع، وكثرة الماء، وجودة السبك، فإنما  الشعر صناعةٌ، وضَرْب من النسيج،  وجنسٌ من التصوير "

هـ(هذه الفكرة وسماه حسن المآخذ للمعاني التي قد سبق إليها، قائلًا : " إذا تناول الشاعر المعاني التي قد سبق إليها  322تناول ابن طباطبا )ت
، ويقول: " يحتاج من سلك هذا السبيل الى الطاف الحيلة  (15)فأبرزها في احسن  من الكسوة التي عليها لم يعيب وجب فضلهُ للفظة وإحسانهُ فيهِ"

إذًا ، ميّزان  (16) وتدقيق النظر في تناول المعاني واستعارتها وتلبيسها حتى تخفى على نقادها والبصراء لها، وينفرد بشهرتها كأنه غير مسبوق بها  "
م يُسبق  إجادة الأخذ عنده تكون في البراعة والقدرة على إعادة الصياغة وعدم الإساءة للنص الأصلي، بل رُبما يُحمد على فعلهِ إذا جاء بمعنى ل

رة بشكل أدق، فسماها حسن  هـ(، فقد فصل القول في هذهِ الظاه365اليهِ كان الفضْل والإحسان اسبق من اللوم والاتهام أمَّا أبو هلال العسكري )ت
كن كما  الأخذ، أو حُلى المنظوم، أو تداول المعاني، ويقول في هذا المعنى: " وقد يقع للمتأخرين معنى سبقه إليه متقدم من غير أن  يلم به؛ ول

معاني فليس على احد عيب إلا  وقع للأول وقع للآخر، وهذا امر عرفته من نفسي، فلست أمتري ...وقد طبق المتقدمون والمتأخرون على تداول ال
. ونجده في موضعٍ آخر يذكر الإتقان في توظيف معاني السابقين، قائلًا   (17)اذا أخذ بلفظه كله أو أخذ فأفسده وقصر فيه على من تقدمه"  

. بهذا نرى أن أبوهلال العسكري، يضع شروطًا   (18):"والحاذق ليخفي دبيبه إلى المعاني، ويأخذه في سرهِ فيحكم له بالسبق إليهِ أكثر من يمر به" 
إعادة   الغرض من  ينتفي  بالتالي  الأخذ،  المعنى من خلال سوء  بإجادة الأخذ وعدم ضياع  القدماء، وذلك  الأخذ وإعادة صياغة معاني  لعملية 

غطى المعنى، والمتأخر بإساءته لم يحسن الخروج  الصياغة، فإن كان المتأخر دون جودة المتقدم فأين الحاجة من وراء الإعادة، فالأول بإجادته قد  
من خلال هذا الرأي يتبين أن اخذ المعنى بلفظه، ثم نسخه إلى لفظ آخر فالأمر يكون اجترارًا لا ابداع فيه ولا يتحقق معه   عما أتى به من قبله

قديمًا فالتكرار الحاصل لمعاني النص الغائب موجود لدى الجميع؛ لكن الاختلاف يكون في اللفظ     (19)الأصالة والإبداع ، وهو معروف بالنسخ  
هـ(، في قوله : " إن ما أدركته من أهل العلم بالشعر لم يكونوا يرون سرقات المعاني من    370وكيفية صياغتها ، وهذا ما ألمح اليه )الآمدي()ت

هـ(, فـــقد وصف السرقة  392أمَّا القاضي الجرجاني)ت  (20)ذ كان هذا بابًا ما تعرى منه متقدم ولا متأخر "كبير مساوئ الشعر وخاصة المتأخرين ، إ
، فلم يقتنع بالسرقة كما روج (21) بـ"داء قديم، وعيب عتيق، ومازال الشاعر يستعين بخاطر الآخر، ويستمد من قريحته، ويعتمد على معناه ولفظهِ"

هض به  لها من كان قبله من النقاد، وتوسع في تأصيل هذه الظاهرة التي حسمها مفرقًا بين المشترك والمبتذل، وذلك في قوله: " هذا الباب لا ين
ز... فتفصل بين السرق والغصْب، وبين الإغارة والاختلاس، وتعرف الإ لمام من الملاحظة، وتفرق بين المشترك  إلّا الناقد البصير، والعالم المبرَّ

صار  الذي لا يجوز ادّعاء السرق فيه، والمبتذل الذي ليسَ أحدٌ أولى به، وبين المختص الذي حازه المبتدئ فملكه، وإحياء السابق فاقتطعه، ف
. وفي إطار تناوله لأشعار المحدثين يقول : " الذين لو انصفوا لوجدوا يسيرهم احق   (22) المتعدي مُختَلسًا سارقًا، والمشارِك له محتذيًا تابعًا "  

أخذ  بالاستكثار، وصغيرهم أولى بالإكبار، لأن احدهم يقفُ  محصورًا بين لفظ ضيق مجاله، وحذف اكثره، وقل عددهُ، وحظرَ مُعظمهُ، ومعان قد 
 ( 23)ق من فلان وأغار على قول فلان ولعل هذا البيت لم يقرع قط سمعه، ولا مرَّ بخلده "  عفوها، وسبق جيدها؛ فأفكاره تنبثُّ في كل وجه... سر 

هـ( إلى موضوع تداول المعاني وغايته بين الوضوح والطرافة حين قال: " إن اتكال الشاعر على السرقة  456وكذلك تطرق ابن رشيق القيرواني )ت
، وهنا نجد أن ابن رشيق ألزم الأديب أو الشاعر،  (24)بلادة وعجز، وتركه كل معنى سبق إليه جهل؛ ولكن المختار له عندي أوسط الحالات "

ام  بأمرين، الأول: عدم الاتكال على معاني الأخرين، وفي هذا يكون عمله عيب وسرقة، وجمود في الصناعة الأدبية، أما الامر الآخر: فهو إلز 
لكاتب أو الشاعر الذي يقيد نفسه ويخاف من أن  عدم ترك معاني الأقدمين بشكل نهائي، وسمى فاعله بالجاهل، فلا يمكن هذا الأمر لأحد، فا 

ما قال يسمى سارقًا، يكون قد اضاع وقتًا وجهدًا دون جدوى، وأراد الوصول لشيء يستحيل منالهُ، لذا سماه ابن رشيق بالجهل أو قل حماقة، لكن ك
هـ ( فقد كان  471الإجادة.أمَّا عبد القاهر الجرجاني) تالترك ( أي الابداع والاستفادة من الآخرين في مواطن    –:أن يتوسط بين الأمرين )الأخذ  

النظم  اقرب القدماء لمفهوم التناص الحديث، وكان له رأي آخر في مسألة ) السرقات( فلم يسمي ذلك بالسرقة لأنه أعاد قراءة الشعر في نظرية ) 
وعمد إلى" ابتداع المصطلحات النقدية خالية من التهم والتحريم ( فلم يعطي أهمية للفظ فقط أو للمعنى فقط؛ بل اعتمد النظم الذي يتألف منها،  

، و  (25)ة "والتشكيك وهذه المصطلحات بدلالاتها النقدية قريبة من التداخل النصي بمفهومه الثقافي العام كما ورد في الأخذ و الاستمداد والاستعان
صنف ما يميز شاعرًا عن آخر هو المعنى النحوي . من هنا يتضح لنا أن السرقة لم تكن مرادفًا للتناص و التداخل النصي؛ لكن صورها الموظفة ت
النقد    في إطار الحالات التي تضمن نطاق هذا المفهوم الحديث، فالتناص اعم نطاقاً والسرقة أخص .إذًا، فقد ظهر التناص أو التداخل النصي في

  القديم من خلال ما عرضنا من آراء، ويمكن أن يمثل الأساس، أو البذور الأولى للمصطلح عند العرب مع اختلاف في الطرح والمنهج الذي سار



744

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

لذي يكون عليه العرب قديمًا، فتجاذبات الرفض والقبول عندهم لمسألة السرقات، تجاوزها في المفهوم الحديث إلى ما نعرفه اليوم بالتداخل النصي ا
 الحكم على النصوص من خلال قوانين وآليات يتم من خلالها التعرف على كيفية التوظيف والاستفادة.

ن  _ مفهوم التداخل النصي )التناص( عند النقاد العرب المعاصريّن انشغل النقد العربي الحديث بجملة من المصطلحات والمفاهيم الجديدة، كا2
مة التداخل النصي )التناص ( أبرزها، ومع بروز هذه المفاهيم برز نقاد عرب حاولوا ربط التناص بمفهومه الحديث مع جملة من المفاهيم القدي

تصورًا وفهمًا مغايرًا لم يتطرق   -التناص  –ولاسيما ما طرح في موضوع السرقات والاقتباس والتضمين ...إلخ، ونجد إلى جانب هؤلاء من جعلها  
ويرى أن  (  إليه النقد العربي القديم ويُعد المغربي محمد بنيس من أوائل الذين تناولوا موضوع التناص ، والذي يستبدل المصطلح بـ)التداخل النصي  

النص ما هو إلا إعادة صياغة وقراءة لنصوص أخرى  تدور في نفس الدائرة حول نفس المفهوم، وقد اعتمد لفظة التناص وسيلة لقراءة المتن  
. والنص الشعري عنده يتركّب "كبنية لغوية متميزة، من مستويات معقدة من العلائق اللغوية، الداخلية    (26)الشعري واطلق علية النص الغائب  

 والخارجية، التي تتحكم جميعها في نسيج ترابطه، وبنيته على نموذج يختص به دون غيره، مهما كانت الصلات بين النصوص، من شعرية ونثرية،
اللحظة التاريخية نفسها التي كتبت وقد اخذت النظرية عدة زوايا، وعدها ظاهرة تعكس هذه (27) فيها، أو في فترات تاريخية السابقة عليه"    في 

النصوص وتفاعلاتها مع بعض وكيف يُكون هذا التفاعل النصوص القديمة وكيف يتم عملية إنتاج النص الجديد من خلال شبكة تلتقي فيها عدة 
م على ثلاثة قوانين رئيسية هي أولًا: الاجترار، نصوص لدى المبدعين، ويجعلوا منها كنزهُم الشعري. ويرى محمد بنيس، أن معالجة النصوص تقو 

جترار في وفيه يتعامل الشاعر مع النص الغائب بوعي سكوني، لا قدرة له على اعتبار النص إبداعًا نهائيًا وأصبح النص نموذجًا جامدًا، وساد  الا
قانون الذي ينطلق أساسًا من الإقرار بأهمية هذا النص،  عصور الانحطاط. ثانيًا: الامتصاص، وهي مرحلة اعلى من قراءة النص الغائب، وهو ال

راءة النص  وقداستهُ، فيتعامل وإياه كحركة وتحول، لا ينفي الأصل بل يساهم في استمراره كجوهر قابل للتجدد. ثالثًا: الحوار، هو أعلى مرحلة في ق
لاب، مهما كان نوعه وحجمهُ، لا مجال لتقديس كل النصوص  الغائب، إذ يعتمد النقد المؤسس على أرضية علمية  صلبة، تحطم مظاهر الاست

إذًا، فعملية إنتاج الكاتب للنص ليست فعلًا إبداعيًا منفردًا، بل تنبني على وعيه واطلاعه على عدد كبير من النصوص  (28)الغائبة مع الحوار "
نماط التي تؤثر في تجربته بصورة مباشرة أو غير مباشرة. وفي مجال الكتابة الأدبية يسعى الكاتب جاهدًا إلى التحرر من النماذج السائدة والأ

الموضوعات أو المواقف أو الأشكال التعبيرية. ومن هنا، فإن العلاقة بين التناص والإبداع لا تُقاس بكمية التناصات الحاضرة    الجاهزة، سواء في
الثقافي و مخزون الكاتب "   ليُنتج نصًا جديدًا منفتحًا في إطار السياق  الغائبة، وإنما بمدى قدرة الكاتب على معالجتها وتجاوزها،  ومن (29) أو 

المغاربة أيضًا، استعمل سعيد يقطين مفهوم ) التفاعل النصي(الذي دل على التناص مستمدًا ذلك من نظريات )جيرار جنيت (حول)المتعاليات 
قة علاالنصية(، الذي يتم إنتاجه ضمن بنية نصيَّة كبرى، تتعدد فيها النصوص وتتقاطع وتتداخل وتتعارض، وعلاقة النص لهذهِ البنية الكبرى هي  

. وقد أشار إلى العلاقات النصية التي تربط نص أدبي بآخر، وذلك   (30) صراع أو لنقل جدلية تقوم على اساس التفاعل يأخذ طابع الهدم والبناء"
في قوله : " يبرز قيمة نص ما من علاقات مع نصوص عديدة مع ما بينها من اختلاف على صعيد الجنس والنوع والنمط ، كأن نأخذ قصيدة  

عرية تَفاعل فيها مع شعراء سابقين وفي أمثال أو احاديث شعرية فنجد الشاعر يوظف فيها مختلف مكوناته الأدبية والثقافية وتتجلى في صور ش
، (31)مامًا  أو آيات ضمَّنها أو اقتبسها ...الخ، مستعملًا ما نقله عن غيره للدلالة على المعنى نفسه، أو معطيًا اياه دلالات جديدة، أو مناقضة ت

هومه وهذه رؤية واضحة حول المفهوم وانها أداة لفهم النصوص التي تفاعلت مع الثقافات المختلفة عبر الزمن .أمَّا محمد مفتاح فقد عبر عن مف
لذا قام   للتناص، من خلال الدراسات التي قام بها،  وبيان صلتها بمفاهيم ونظريات أخرى كالأدب المقارن والمثاقفة والسرقات ودراسته للمصادر ، 

ه بدراسة التناص مميزًا إياهُ عن هذه المفاهيم . وهذا ما جعله  يقوم بتعريفها على أنها " مجموعة فسيفساء من النصوص الأخرى اندمجت في
أمَّا رأيه حول هل يكون التناص في الشكل أو المضمون أم كلاهما معًا ؟ فيقول: " أنه في المضمون نرى الشاعر يعيد إنتاج    (.32) بتقنيات مختلفة "

يعًا أنه لا ما تقدمه وما عاصره من نصوص مكتوبة وغير مكتوبة ...أو ينتقي منها صورة أو موقفًا دراميًا أو تعبيرًا ذا قوة رمزية؛ ولكننا نعلم جم
خارج الشكل، بل إن الشكل هو المتحكم المتناص والموجه اليه، وهو هادي المتلقي لتحديد النوع الأدبي ولأدراك التناص، وفهم العمل   مضمون 

. والتناص عنده بالنسبة للشاعر من الأهمية فهي بـ "مثابة الهواء والماء والمكان والزمان للإنسان فلا يعيش الحياة بدونهما   (33) الأدبي تبعًا لذلك "
وآماله وما لديه من مخزون ثقافي لدراسات سابقة، ويقوم  ، أي بمعنى أن الشاعر ليس وليد اللحظة، وإنما يذهب بأفكاره(34) ولا عيشة له خارجها "  

بإعادة النصوص واستحضارها من الماضي ويتداخل مع الحاضر.إذًا، التناص عند محمد مفتاح ليس إلا تفاعل بين نص ونص آخر، يتم استعمال 
ن خلال العلاقة بين النص والقصد أو الغاية التي  النص السابق لإعادة إنتاج وتوضيح نص جديد، أما بالنسبة  للقصد والغاية فهي   تتمثل م

النصوص  تحملها الرسالة، أو الفكرة التي يحاول الأديب أو الشاعر ايصالها من خلالها .ومن النقاد الذين تناولوا مصطلح )التداخل النصي ( أو )



745

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

ي  المتداخلة(، هو الناقد عبدالله الغذامي، وقد أشار إلى أن " النص المتداخل هو نص يتسرب إلى داخل نص آخر ، ليجسد المدلولات سواء بوع 
،  ويقول: " أن تداخل النصوص لا يعني بحال أن الكاتب اصبح مسلوب الإرادة وأنه ليس سوى آلة تفريغ النصوص , (35)الكاتب أو دون وعي "

. والغذامي يقدم تساؤلات على لسان القارئ للأدب العربي حول اصالة كل هذا الأدب    (36)إن هذا  هو أبعد صور الحقيقة صدقًا على حالة الإبداع  
ض واستخدم  من عدمه، مستعرضًا  ما قام به النقد القديم، إذ يقول: "عالج  أدباءنا السابقون في هذه الظاهرة في مبادئ سموها )السرقة( وتلطف البع

يم في التراث النقدي العربي ، وهذه الظاهرة يرجع الى التأثير و التأثر؛ لكن الإمام )عبد القاهر  )حسن المآخذ( ، وطبقًا لهذا، فالتناص مفهوم قد
لات الجرجاني (يسمو بفكره فوق كل ذلك ويطلق عليه )الاحتذاء( وهو يأخذ مبداء ) الأثر ( الذي يشير الى الكلمة ، والقدرة على ابتكار مدلو 

في النص , وهذا ما تدل عليه كلمة الاحتذاء أن الشاعر ينهج نصهُ منهجً يغدوا في مسارات سابقة علية  ومعاني منوعة قد يتلاقى بعضها فيشير 
هيم إذًا، فهو من النقاد المعاصرين  الذين وجدوا أن النقد القديم لم يكن خاليًا من مفهوم التداخل النصي؛ لكن من خلال المصطلحات والمفا(37) "

 لا  التي تصب كلها في عملية التأثر والتأثير الحاصل بين القديم والحديث بين نص وآخر ، عمدًا أم من غير عمد، المهم أن التداخل أمر حتمي
أمَّا عبد الملك مرتاض فيدخل في ميدان التداخل  .مفر منه، و هو ما يعيد الحياة لنصوص ربما وجد الشاعر مساره من خلال الاهتداء بمساراتها

هم النصي، من خلال موضوع السرقات، فقد هاجم متبني فكرة السرقات قديمًا ، من خلال تهجين هذا الاتهام لشعراء مشهورين، وذلك بتتبع ألفاظ
فالانشغال بها هي من الانشغال بقشور الأمور، دون    وأفكارهم، ثم مقارنتها بأي بيت لشاعر سابق، ويقول أنه مهما تكون درجة التشابه بينهما ،

ي. إذًا، فكل  دراسة معمقة للنص وتفكيك رموزها وفهم تراكيبها وهي الأهم، ويقول: مستهجنًا حول السارق بأنه يعاقب قانونيًا وعمله هذا غير أخلاق 
. ويقول: (38) شاعر أخذ واستلهم فكرة من شاعر آخر فهو سارق، قصدًا كان عمله أو عفوًا، لذا فهو من المجرمين أو اللصوص في أحسن الأطوار  

اس أن " قضية السرقات الشعرية مسألة مرتبطة بالموروث الثقافي، بلا وعي وتواتر الخواطر قبل كل شيء إن الثقافة موروثة ملك مشاع بين الن
في التراث   كافة اغترف منها مغترف فلا يسمى ذلك انه ابدًا من السارقين، وإنما أفاد من ثقافة الأسلاف  وبعض جهودهم إن هذه المسئلة انتهت

النقدي العربي دون حسم، إذ لا يعلم  في الأرض شاعر تقدم في تشبيه مصيب تام ، وفي معنى غريب عجيب، أو في معنى شريف كريم، إلا 
. ويقول مدافعًا عن الشعراء متحاملًا على    (39) وكل من جاء من الشعراء من بعده أو معه، إن هو لم يعد لفظه فيسرق بعضه أو يدَّعيه بأسره "  

وإنما النقاد الذين  النقاد: " وبناء على أن الشعراء لم يكونوا يعترفون بسرقاتهم إلا في احوال نادرة جدًا، ولا ينبغي لهم أن يقدموا حجة في هذا الأمر،  
عملية يقوم فيها الشاعر   إذا، فالتناص عند مرتاض، هي(40)الغٍ  "  كانوا يهتمون بسرقة افكار شعراء آخرين وألفاظهم في تحامُلٍ باد و ادعاء مب

نى باقتباس الألفاظ والأفكار وتضمينها في نصوصه ، مستحضرًا ما تختزنه ذاكرته من قراءات سابقة، يعيد صياغتها في سياقٍ جديد، وهكذا تُب
هوم التناص )النص ألغائب  النصوص على انقاض نصوص أُخرى ، فتغدوا امتدادًا لها أو حوارًا معها.ومن النقاد المعاصرين ألذين أطلقوا على مف

ى جنينيًا ( محمد عزام، وذلك في قوله: " و يبدو النص الغائب مكوّنًا رئيسيًا للنص )الماثل( وذلك أن النص الماثل لم ينشأ من لا شيء؛ إنما تغذّ 
الشعر عند العرب أن يطلب من  بدم غيره، ورضع حليب أمهات عديدات، وتداخل فيه مكونات أدبية وثقافية متنوعة، وهذا كان من شروط تعلم  

ل  الشاعر في مرحلة التلقي أن يحفظ كثيرًا من أشعار غيره، ثم ينساها في مرحلة العطاء الشعري، لتداخل محفوظاته في نسيج عطائه؛ لكن بشك
، ويشكل في ذات الوقت    -الغائب والماثل–و "يكون النص الجديد ناتجًا من تفاعل النصان    (41) جديد وهكذا هو يغذي اللاوعي والوعي عنده "

وهذا التداخل  يتم انطلاقًا من النصوص الغائبة، من خلال إعادة كتابتها، وشبكة من المستويات المتفاعلة يُدخل النص في عملية    (42) التناص "
بهذا يرى عزام أن  (43)   تناص جديدة، وتصبح عملية الإنتاج النصي الماثل مشتركة بين النصوص الغائبة، ليقدم نصًا جديدًا بتركيبه من جديد

فتها تداخل النصوص هي أداة قوية لتفاعل النصوص في جميع سياقاتها ويمكن للشعراء توظيف الأفكار والمعاني والأنماط الأدبية القديمة ، وإضا 
ن شكلان من أشكال التناص،  إلى اعمالهم الشعرية، للتنوع والأبداع في الأدب العربي وهو ما ذهب إليه احمد الزعبي في قوله: إن الاقتباس والتضمي

ا، وهو ما يستخدمها بغرض أداء وظيفة فنية أو فكرية منسجمة مع السياق الروائي أو الشعري، وسواء كان التناص تناصًا تاريخيًا أو أدبيًا أو دينيً 
، أما التناص غير المباشر، فهو يدعوه التناص المباشر، فهو يقتبس النص بلفظه التي وردت فيها مثل الأبيات والأحاديث النبوية و القصص

 يُستنتج استنتاجًا ويستنبط استنباطًا من النص، وهو تناص الأفكار وهو روحي لا حرفي، يفهم النص من خلال ايماءات وتلميحات وترميزات " 
.إذًا، التداخل النصي المباشر يكون عندما يستلهم الشاعر من نصوص الآخرين بشكل صريح وواضح، في إطار الحرية الإبداعية  كالقرآن    (44)

لذي  الكريم والحديث النبوي والنصوص الشعرية، أما التداخل النصي الغير مباشر فتتجلى على شكل العلامات والإشارات والتلميحات داخل النص ا
تعتبر ظاهرة التناص من المفاهيم الأدبية المهمة في النقد الأدبي الحديث عند العرب، إذ   الشاعر بتدريجها بشكل خفي .وبناء على ما تقدم،يقوم 

أخرين، وذلك  تشير إلى التأثير والتأثر والتداخل بين النصوص عبر الزمن، وكانت إرهاصاتها موجودة  في النقد العربي القديم ، ولا سيما النقاد المت



746

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

المتواجدة في المعاني والأفكار  التفسيرات وإعادة تشكيل  التأويلات و  السرقات والاقتباس والتضمين والمعارضة، ومن خلال    من خلال مفهوم 
 م  . النصوص السابقة ، والتفاعل الثقافي بينهما، وهذا ما أسهم بشكل جلي في إغناء النصوص وكذلك التفاعل  بين الأجيال والترابط فيما بينه

المعرفية  _ مفهوم التناص عند النقاد الغربيين :أخذت كلمة النص في العصر الحديث مساحة واسعة في الساحة الأدبية والثقافية ، تبعًا للتوجيهات  3
. وكانت الانبثاقة الأولى لمفهوم التناص قد  (  45) والمذاهب الأدبية والنقدية، بوصفه المحور الذي عملت عليه آليات الناقد وكذلك تحديد اتجاهاتهَ  

ج تم انطلقت من لقطات خاطفة من حوله ، انطلقت من عدة مناهج نقدية معاصرة )كالبنيوية والتفكيكية وما بعد البنيوية( وفي كل من هذه المناه
ا تفكيكها وإعادة صياغتها، ومن هذا المنظور،  تداول مفهوم النص و التناص، ويرون أن النص منفتح وهو نتاج لنص سابق وحتى نفهم النص علين

النص   التداخلات تظهر على سطح  التناص هوتداخل وتعالق نصوص، وهذه  أبحاث في مجلة)(46)يكون   (Quel-Telكيل  –تيل  وقد نشرت 
يلات نصية لمجموعة من المنظرين الروس الذين أطلق عليهم  )الشكلانيين الروس(، والتي كانت لها دورًا بارزًا في تنمية الدراسات الأدبية، من تحل

ظفه لفهم  وطرائق لم تكن،  موجودة من قبل، والتي من خلالها ظهر مفهوم التناص؛ لكن دون تسميتها، كما في  نظرية )الحوارية لباختين( الذي و 
. (47)تزيفيتان تودوروف( مما أدى الى ظهور مفاهيم جديدة لم تكن مطروقة في الأدب الغربي(العلاقات النصية وكل من نظريات )جوليا كرستيفا( و

 إن مصطلح التناص ككلمة لم يطلقها )باختين( في نظرياته؛ بل عبر عنها بمفهوم التداخل السوسيو_ لفظي، وتكوّن من خلالها مفهوم التناص، 
، فقد  (48) ففي نظرية الحوارية الذي طرح فيه هذا المفهوم والتي وظفها كوسيلة لفهم علاقات الخطابات العديدة، وهذا ما أدى لتطور النثر الأوربي

ما  قام بحصر التناص أو التداخل النصي في النثر دون الشعر، وأنه حسب رأيه أن الشعر ليس حواريًا وإن كان ذا إمكانيات ايضًا، لكن سرعان  
ولكن مصطلح التناص كمفهوم ظهر عند الشكلانيين الروس، على يد الناقدة الأدبية (49)تراجع عن موقفه، وعن هذا التمايز بين الأجناس الأدبية 

ني يعيد البلغارية )جوليا كرستيفا(،  في ستينيات القرن الماضي، عندما قامت بإنهاء ماقدمه استاذها )باختين( فقد "حددت النص كجهاز تعبير لسا
هدف الي الإخبار المباشر وبين أنماط عديدة، فالنص إذن انتاجية ويعني: علاقته باللسان  توزيع نظام اللسان بواسطة الربط بين كلام تواصلي، ي

الذي يتموقع داخله هي علاقة إعادة توزيع ...وإنه ترحال للنصوص وتداخل نصي، ففي فضاء معين تتقاطع وتتنافى ملفوظات عديدة متقطعة من  
المفهوم الذي وضعه باختين واستبدلت الحوارية بالتناص "، ومن هذا المنظور قامت بتحديد النص  (50)نصوص اخرى "   . وقد قامت بتطوير 

. وقد جعلت    (51) كجهاز لساني يعيد توزيع نفسه بنظام، وهو يهدف الى الإخبار المباشر، بأنماط واتجاهات عديدة، وهذا ينتج لنا نص جديد"  
كرستيفا ، التناص على شكل طبقات ، حسب العلاقة المتواجدة بين النص الغائب أو القديم مع النص الحاضر ، وشكلت ثلاث انماط للنصوص  

ى المنطقي  :" الأول: نفي الكل، وفيه يكون المقطع الدخيل منفيًا كلية ، ومعنى النص المرجعي مقلوب ، والثاني: نفي المتوازي، حيث يظل المعن
ومن أقطاب التفكيكية الذي قام بأبحاث عن  (52) للمقطعين هو نفسه، امَّا الثالث : نفي جزئي، يكون جزءًا واحدًا فقط من النص المرجعي المنفي"

( فدوره لا يقل أهمية عن كرستيفا، فقد تحدث في نظرية )لذة النص(، وقال: " النص كما تبدعه في كل  Rolan Barttsالنص )رولان بارت  
لقراءة القديم في   الازمنة، ويحققه التاريخ عبر كل تحولاته وتغيراته، ومفاجآته وقفزاته، لذا؛ فإن لقراءة الحداثة، في نص قديم يبررها إنها اللذة، كما

، إن النص كائن لغوي يشهد على حضور التراث فيه، وإن هذه القراءة، تشكل في الواقع نسيج، أي نص، سواء كان قديمًا النص الحديث ما يبرزها
، إن النص هو الظاهر في العمليات الأدبية متغير عبر الزمن " فالتناصية  (53)أم حديثًا، وهي آلة مفيدة تعمل في أي دراسة من دراسات التناص"  

اضره  هو قدر كل نص، مهما كان جنسه، ولا يقتصر حتمًا على قضية المنبع أو التأثير، فالتناص عالم للصيغ المجهولة...، فالكلام كله سالفه وح
رادية، وإنما وفق طريق متشبعة صورة تمنح النص وضع الإنتاجية وليس  يصب في النص، لكن ليس وفق طريق متدرجة معلومة، ولا بمحاكاة إ

. والتناص عنده هو " حقل عام يضم صيغًا مغلقة، نهتدي إلى منبعها، كما يضم شواهد يوردها، الكاتب عن غير وعي أو تلقائيًا (54)إعادة الإنتاج"  
،... فهو _ النص الجامع_ ما يجعل نظرية النص ذات حجم اجتماعي، إذ إن الكلام  كله قديمه ومعاصره مصبّه النص، لا على وجه التسلسل  

إذًا، التناص عند بارت هو  (55) ، بل على وجه البعثرة، وهي صورة تُكفل للنص أن يتنزل منزلة إعادة الإنتاج لا منزلة الإنتاجية "أو التقليد المقصود
ءة النص الجامع الذي يجمع نص بنص آخر، وهي واحدة من السبل التفكيكية والبنائية. وهو تداخل القراءات عند المبدعين، واضاف إلى أن القرا

ي، وهنا يتضح أن بارت عند المتلقي هي ايضًا نوع من التناص؛ بسبب خلفيته الثقافية، لذا عند تلقي أي نص يضاف  معنى آخر للأثر الأدب
ماه انشغل بالتناص من خلال زاويتين أساسيتين: النص ذاتهُ، ثم عملية التلقي أثناء القراءة.وقد عرف مصطلح التناص )مارك انجينو(ايضًا، وس

، و يصبح  (56)النصوص المتداخلة، وذلك في قوله: " كل نص يتعايش بطريقة من الطرق، مع نصوص أخرى، وبهذا يصبح كل نص تناصًا"  
الأثر الادبي عبارة عن طبقات متكونة من مجموعة نصوص . كما حاول )جيرارجنيت(، تغير مصطلح التناص وجعله منهج علمي في الدراسات 

التداخل النصي، فهو يرى أ النقاد الذين سبقوه واطلق عليه  " ن  الأدبية ، وذلك بعد قيامه بعدة دراسات وأبحاث ، مستعينًا بنظريات ودراسات 



747

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

مختلفة  النصوص الأدبية تتولد وتحيا، على الدوام وارتباطها التام مع جميع الأجناس الأساسية، وهذا بقدر ما يحدث فيها بالضرورة علاقات نصية  
. ومن هنا قد ربط النص وبالأثر الأدبي، وتحدث عن المتعاليات النصية، وهي تعالق    (57)يجعلها في نفس الوقت متعالية على نصها الظاهر"  

ي  النصوص بأنماط مختلفة . وقام بحصر المتعاليات أو التعددية النصية في خمس أنماط: التناص الذي ظهر عند كرستيفا، وما وراء النصية: وه
تعتمد على التمحيص والنقد دون الاستشهاد به، جامع النص: وهي أكثر الأنماط تجريدًا العلاقات التي شاعت تسميتها بالشرح، النصية الواصفة: و 

إذًا، "هناك علاقات وطيدة بين هذه الأنماط، بل إن هذا التعالي مظهر من مظاهر نصية النص أو أدبيته، ومن   (58)وضمنية، و النصية المتفرعة.
من خلال ما تقدم، نجد أن مصطلح التداخل النصي )التناص(، أسهم نقاد كثر في  (59) المفاهيم التي أخذت طريقها نحو ذيوع مفهوم التناص"  

حص  تحديد ملامحه، من خلال الأفكار والآراء التي كونت ملامح المصطلح قديمًا، بدءًا من العرب القدماء الذين اخذوا على عاتقهم عملية الف
 التداخل النصي والذي عرف فيما بعد في النقد الغربي بـ) التناص ( .والتحميص للنصوص الأدبية، مكونين بذلك البذور الأولى لظهور 

 المبحث الثاني: التداخل النصي مع القران الكريم
دينية يرتبط الأدب ارتباطًا وثيقًا بالدين الإسلامي، إذ كان تعلم الأدب لدى العرب  بعد مجيء الإسلام قائمًا في الأساس على حفظ النصوص ال

للتعلم والتعليم، كما بذل قادة الفتح النبوي الشريف الدعامة الأساسية  التعاليم الإسلامية، وقد شكل القرآن الكريم والحديث  الإسلامي    واستيعاب 
سلامية في جهودًا كبيرة في نشر القيم الدينية وتعليم السكان الأصليين مبادئ الإسلام، حيث أُنيطت بفئة معينة مسؤولية التعليم وترسيخ القيم الإ

كان الشعر في مقدمتها  المجتمع، وقد انعكست تأثيرات الفكر الديني الذي يحمله القرآن الكريم والحديث النبوي الشريف على مختلف المجالات، و 
ائها ومعانيها،  باعتباره فنًا يعبر عن الوجدان. فقد أودع الشعر طاقة تعبيرية كبيرة، مما دفع قائله إلى التعامل مع الحياة بأسلوب فني مستلهمًا أجو 

لك وسائل تفجير الطاقات التعبيرية الموزونة،  وصورها واساليبها. و تتضمن الأساليب القرآنية بلاغةً عميقةً، لو تمعّن فيها الإنسان لأدرك أنها تمت
. وبفضل ما يحمله القرآن من إعجاز وبلاغة، وجد الشاعر مصدرًا للغوص في معانيه (60)ما جعله أحد الروافد المهمة للشعر العربي عمومًا  

ها الشاعر والتعالق معه بأشكال عدة  مباشر وغير مباشر، فالاقتباس مثلًا، وهي أبرز أشكال التداخل المباشر مع القرآن، لم يكن مجرد أداة يستعمل
لكامنة في النص، تتجلى بشكل مختلف مع كل شاعر وفقًا لرؤيته وإحساسه الشعوري في  بلا هدف، بل هي عملية إبداعية تكشف عن الطاقات ا

الراهنة   السيوطي )ت  (61) لحظته  الحقيقة  إلى هذه  العلوم ومنبعها ودائرة شمسها 911. وقد أشار  ر  مُفِجَّ لهو  القرآن  هــ( في قوله: " إن كتابنا 
ام، ومطلعها، وأودع فيه سبحانه تعالى علم كل شيء، وأبان فيه كل هدي وغي ,فترى كل ذي فن منه مسد، وعليه يعتمد فالفقيه يستنبط منه الأحك

الحلال والحرام، والنحوي يبني منه قواعد إعرابه، ويرجع إليه في معرفة خطأ القول من صوابه، والبياني يهتدي به إلى حسن النظام  ويستخرج حكم 
عتبار ويعتبر مسالك البلاغة في صوغ الكلام، وفيه من القصص والأخبار ما يذكر أولى الأبصار من مواعظ والأمثال وما يزدجر به أولو الفكر والا

.  وقد استلهم منها الشعراء بشكل مباشر او غير مباشر، وهذا ما جعل الشعر (62) غير ذلك من العلوم لا يقدر قدرها إلا من علم حصرها"    وإلى
م من خلال  وسيلة للتعبير عن قيمهم الدينية والأخلاقية الذي استوحوه من الإسلام القسم الأول: التداخل القرآني المباشر:إن تحليل أي نص أدبي يت

الداخلية للنص، بمستوياته الصوتية والصرفية والنحوية والدلالية، وبين السياق الثقافي العام    تفاعله اللغوي، والذي يتم إنشائه بواسطة تداخل البنية
تلهم  الذي تحيطه. ولا شك أن القرآن الكريم كان متواجدًا بآياته وصوره وتوجيهاته، فهو جزء اصيل من عمق الثقافة العربية لكل شاعر، فهو يس

ياته.ونقصد بالتداخل النصي المباشر هنا هو تضمين كلمة او جزء من آية أو حتى آية كاملة داخل  منه موضوعاته، ويحاكي اسلوبه، ويقتبس آ
لبناء النص الشعري .وبما أن القرآن هو منبع ثري للشعراء منذ نزوله، لذا نجدهم  يستدعون نصوصه بشكل مباشر _اقتباسًا وتضمينًا _دون تغير ا

نتبع  معاير وآليات معينة لمعرفة مديات التداخل وبالتالي الوصول للمعنى والغاية التي أراده الشاعر    الأصلي، بدرجات متفاوتة، وهذا ما جعلنا
. والشاعر الصقلي حاله كحال أقرانه في العصور والأماكن الأخرى تأثر بالقرآن، فقد شكلت لديه   (63)  من خلال تداخله و تناصه مع هذه الآليات

،  نسيجًا لشعره مضيفًا قوة وجمالية من خلال قصصها وبلاغتها وكذلك رموزها، أما الغرض من هذا التناص والتداخل فكان يختلف من شاعر لآخر
.ومن الآليات التي استعملت، من قبل الشعراء الصقليين، آلية التمطيط، فقد شكلت وأضافت    (64)رية   وذلك حسب ثقافته الدينية أو موضوعاته الشع

 من خلال الزيادة والتوضيح جمالية وقوة للنص، كقول الفقيه أبو محمد عبد الحق بن هارون السهمي في قوله : )الطويل( 
 أرى فتن الدنيا تزيد أهلـــها 

 
 فما إن ترى من مخلص ذي بصيرة 

 

 يخوضون بأهواء في غَمْرَةِ الجهل 
 

 وما إن ترى من صادق القول والفعل 
 



748

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 إلى الله اشكو ما أرى من تَغَيُّر
 

 فيا سُوءَ حالي حتى اصبحت فارغاً  
 

 وإيَّاه أدعو في إيابي على مهل  
 

  (65)ولم أدَّخر زاداً وما زلت في شغلٍ  
 

استعمل الشاعر آليات التناص المضموني باستدعاء روح النص القرآني وليس حرفه، سعيًا لإضفاء سلطة دينية مقدسة على نصوصه مما يعمق  
 الإحساس بالخطورة المأساوية في الواقع الذي يصفه، حيث يكون الهوى والجهل هما أصل كل شر وفرقة . يظهر التداخل النصي في هذه الأبيات

ا في الشطر الثاني من البيت الأخير ،  من خلال إشارة الشاعر إلى حالته ووصفها بالفساد واليأس . حيث يتمثل التناص بشكل أساسي في  وتحديدً 
 وصف الشاعر لفساد  أحوال الناس وحالة اليأس التي وصلوا إليها، مما يحيل إلى آيات تصف  فساد المجتمع وقلة المخلصين. إذ يحيل المعنى 

وَالْبَحْرِ بِما كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ الْبَرِّ فِي  الْفَسادُ  ي البيتين الأولين )فتن الدنيا( و)أهواء( و)غمرة الجهل( بشكل وثيق إلى الآية الكريمة: }ظَهَرَ العام ف
[, ووجه التداخل الحاصل هنا من خلال التشابه بين رؤية الشاعر لـ)فتن الدنيا( و)الجهل(  41-لِيُذِيقَهُمْ بَعْضَ الَّذِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ{ ] الروم 

صورة لانتشار الظلال والبعد عن الصلاح نتيجة لأفعال الناس )بما كسبت أيدي    المنتشر وبين الوصف القرآني لـ)ظهور الفساد( ، وكلاهما يعكس
بياء في الشكوى إلى الله من عظم المصيبة، كما فعل نبي الله يعقوب الناس ( . كذلك يظهر تداخل نصي آخر في البيت الثالث يحاكي أسلوب الأن

ِ وَأعَْلَمُ مِنَ اللََِّّ   [، وبذلك نقل الشاعر  86مَا لا تَعْلَمُونَ{ ]يوسف : )عليه السلام( حينما ذكره الله تعالى في قوله : }قَالَ إِنَّمَا أَشْكُو بَثِّي وَحُزْنِي إِلَى اللََّّ
والتسليم لله تعالى، حيث جعل الله وحده ملجأه ومشتكاه وهو المنهج الذي جسده الأنبياء في مواجه البلاء .ومن الآليات التي  نمط الشكوى والدعاء  

  نجد لها حضور في النصوص الشعرية لدى شعراء صقلية، آلية التكثيف وهي من الآليات التي يتم من خلالها اختزال الأفكار والمشاعر في عدد 
ت مع الإبقاء والاحتفاظ بالقوة التعبيرية وكذلك عمق المعاني. ويتميز الشعر المكثف بقدرته على إيصال رسائل و كذلك التأثير قليل من الكلما

  ع(باستعمال أقل عدد ممكن من الكلمات ، وهذا ما جعل من هذه الآلية وسيلة في إثارة المشاعر والتأمل لدى المتلقي، كقول البلنوبي:)السري
 وليس فوق السحر من بابل  

 
 

  (66) إلا الذي قالته لي مقلتاه   
 
 

لك في إن التداخل النصي القرآني في هذا البيت واضح مع القصص القرآني والتراث الديني المتعلق بسحر بابل والذي ورد ذكره في سورة البقرة وذ
ياطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُو  قوله تعالى:}  ياطِينُ عَلى مُلْكِ سُلَيْمانَ وَما كَفَرَ سُلَيْمانُ وَلكِنَّ الشَّ حْرَ وَما أُنْزِلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ بِبابِلَ وَاتَّبَعُوا ما تَتْلُوا الشَّ نَ النَّاسَ السِّ

قارنة بالانزياح )أو المفارقة(. وهي مقارنة شيء بشيء عظيم مع الانزياح [، وتعمل آلية التناص هنا من خلال الم  102هارُوتَ وَمارُوتَ{]البقرة:
عنه لصالح شيء آخر. وبابل هي الكلمة المفتاح التي تنشئ التداخل النصي فهي لا تشير إلى مدينة جغرافية فحسب بل تحمل دلالات تاريخية 

ة، قاعدة الهرم سحر بابل )الذي يمثل ذروة الإبهار والقدرة على تسخير  واسطورية عميقة. استعمل الشاعر اسلوب المفارقة والتفضيل لخلق هرمي
لوقت القوى الخارقة(. أما قمة الهرم سحر عيون الحبيبة، هذه الآية تخلق مفارقة مذهلة فهي تعترف بعظمة سحر بابل الأسطوري ولكنها في نفس ا

المفهوم( تمثل في تحويل كلمة )سحر( من معناها المادي الملموس إلى معنى تزيحهُ عن عرشه لتحل محله قوى أعظم. والانزياح الدلالي )تحويل  
مجازي وجمالي ، فسحر بابل مادي خادع غرضه الإضلال والهيمنة، أما سحر العيون سحر معنوي صادق غرضه الجمال والحب والإبهار الحقيقي  

تعظيم والتهويل بجعله سحر بابل هو المعيار الذي يقاس عليه ،فالشاعر  الذي يخطف العقول والقلوب. أما الغاية من وراء هذا  التداخل فكان لل
 ضخم من قوة تأثير نظرة حبيبته إلى درجة خارقة، للطبيعة ، إضافة إلى إضفاء الطابع الأسطوري على التجربة الشخصية يرفع الشاعر تجربته 

ا المنافسة مع  إلى مستوى  الفردية  التجربة  الشخصية من مستوى  التصور  العاطفية  في   . يمنحها خلودًا وأهمية  الكبرى مما  لأساطير والقصص 
في  الإسلامي لـ)سحر بابل( مرتبط بالفتنة والضلال بجعله سحر العيون اعلى منه، فالشاعر يوحي بأن حبيبته قادرة على إضلال العقل وإسقاطه  

تخلط التأريخ بالأسطورة والعاطفة بطريقة مبتكرة ومبالغ فيها عبر    حبها بدرجة تفوق أي قوة إغواء اخرى.بهذا، كانت النتيجة صورة شعرية مكثفة
أسلوب التناص الإجتراري مما جعل جمال الحبيبة تفوق كل ما هو خارق في التراث الإنساني .  ونعود مرة اخرى مع الشاعر البلنوبي في نص 

 (آخر له يتداخل فيه مع القرآن أيضًا وبشكل مباشر، وذلك في قوله: )الخفيف



749

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

قْمَ لكن  هو يدري ما أوجب السُّ
 ثم نادى وقد رآي سوءَ حالي   

 

 ليس يدري بما يقاسي السقيم  
  (67)جَلَّ محْي العظام وهي رميمُ 

 
لَ مَرَّةٍ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ  لقد ضمن بيتة الشعري جزءًا من آية  قرآنية وهي قوله تعالى: }قَالَ مَنْ يُحْيِي   الْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيمٌ  قلْ يُحْيِيهَا الَّذِي أَنْشَأَهَا أَوَّ

[. إن البلنوبي في الشطر الأول كان سقيم وميؤوس الحال ولا يعلم بحاله الا نفسه، وفي البيت الثاني قام بتشبيه ضمني لربط النص  79عَلِيمٌ{] يس:
ولا شك ان الله تعالى هو الذي يحيي ويميت، والادعاء كان في البيت الاول إذ صور نفسه بأسواء الحالات، ولا يدركه   الحاضر بالنص القرآني،

تشبيه، بأسلوب بلاغي يثري المعنى دلالات اخرى فقد ذكر سقمه  احد الا نفسه، و قد نجح في الربط بينهما _النص الحاضر والغائب_ بواسطة ال
اء  و فقدان الأمل في اصلاح الذي لا يمكن فالميت لا يمكن إحياءه؛ إلا أن الممدوح اصلح حاله، وهذا يتقاطع ضمنياً مع قدرة الله  على احي

ن لقصة نبي الله يوسف )عليه السلام(، حضور في النصوص الشعرية  الموتى، وجعله سبباً في بعثه من جديد، واستلهام مفهوم الإحياء الإلهي. وكا
الصقلية، فقد تداخل أكثر من شاعر معها، فالشاعر أبو علي حسين بن الخالد الكاتب، له تداخل مع قصة تمزيق القميص الخاص بيوسف )عليه  

 السلام(، وذلك في  قوله: )السريع (
 وشادنٍ قُدَّ قميصُ الهوى 

 
ه     كـــأنّما الصّدغّ على خَدِّ

 

 في حبِّه و ما عنه لي مذهبُ  
 

  (68) يــــاقوتةٌ تلبسها عـــقربُ 
 

تْ قَمِيصَهُ مِنْ دُبُرٍ وَأَلْفَ  يا سَيِّدَها لَدَى الْبابِ قالَتْ مَا جَزاءُ مَنْ إن عبارة )قد قميص( التي ذكرها الشاعر تحيلنا إلى الآية القرآنية:}وَاسْتَبَقَا الْبابَ وَقَدَّ
الشاعر وصف محبوبته بصغير الغزال )شادن(، وكلمة )قميص( التي وردت في  [ ، إن 25أَرادَ بِأَهْلِكَ سُوءاً إِلَاّ أَنْ يُسْجَنَ أَوْ عَذابٌ أَلِيمٌ{]يوسف:

النص الشعري دل على الحب والهوى، فكما القميص تمزق حقيقًة في قصة يوسف، تمزق مجازًا لدى الشاعر دلالة على تمزق المحب لشدة تأثره  
 يه السلام( أيضًا، وذلك في قوله:)البسيط(بجمال محبوبته. ونجد الشاعر ابن الخياط يتداخل مع قصة النبي يوسف )عل

 حلو الشمائل أخاذ بفطنته 
 لو كان في الأرض أملاكٌ ملائكة  

 

 مجامعَ القلب حتى السمعَ والبصرا 
 (69)لقلتُ :حاشا له من كونه بشرا 

 
التي يقول فيها الله سبحانه وتعالى:}فَلَمَّا سَمِعَتْ بِمَكْرِهِنَّ أَرْسَلَتْ إِلَيْهِنَّ وَأعَْتَدَتْ لَهُنَّ   إن التناص والتداخل واضح من خلال آلية التكثيف مع الآية

وَقَطَّعْنَ  أَكْبَرْنَهُ  رَأَيْنَهُ  فَلَمَّا  عَلَيْهِنَّ  اخْرُجْ  وَقالَتِ  سِكِّيناً  مِنْهُنَّ  واحِدَةٍ  كُلَّ  وَآتَتْ  وَقُ مُتَّكَأً  أَيْدِيَهُنَّ  كَرِيمٌ{]   مَلَكٌ  إِلَاّ  هَذَا  إِنْ  بَشَراً  هَذَا  مَا   ِ لِلَّّ لْنَ حاشَ 
[، في النص الشعري يمدح الشاعر أميره، واعجابه الشديد به لدرجة  لو إن الملائكة سكنوا في الارض لقالوا ما هذا بشر، وفي القصة  31يوسف:

 رآنية، النسوة بهرن بجمال النبي يوسف _عليه السلام_ وقلن ما هذا بشر، بل هو ملك كريم . وبهذا تم تحقيق الغاية من التداخل في تشبيه الق
فيه  الجمال بين ممدوحه ونبي الله يوسف )عليه السلام(إن الاسلوب الذي يستعمله الشاعر في شعره هو " نقل الصورة الواقعية إلى صورة تستخدم

، وهذا الأسلوب  (70)اللغة المحكية او المكتوبة ، وتدخل في ذلك عوامل كثيرة اهما العنصر النفسي، والانفعال وإثارة الخيال عن طريق الوصف "
يختلف من شاعر إلى آخر ، بل هو الذي يميزهم عن بعضهم ، وعملية التوظيف لما في القرآن يكون من خلال مدى التفاعل الذي أحدثه النص  

ها ليشبه القرآني وبشكل مباشر على الشاعر، وبالتالي نجد أثر ذلك في نصوصه الشعرية، ولا سيما قصص الانبياء، فكل شاعر يستند إلى إحدا 
 حاله به أو يزيد من جمالية وقوة نصه الشعري، وهذا ما فعله الشاعر الصقلي أحمد بن قاسم  في قوله: )الطويل( 

 ألين لداود الحديد بقدرة
 

 ولأن المرجان هو حجارة    
 

 يقدره في السرد كيف يرد 
 

 (71) على أنه صعب المرام شديد 

 
وَلَقَدْ آتَيْنَا  لقد استثمر الشاعر في البيت الأول قصة معجزة نبي الله داود )عليه السلام(، وقام بتداخل نصي مع قصته التي ذكرت في قوله تعالى:}

بِي مَعَهُ وَالطَّيْرَ وَأَلَنَّا لَهُ الْحَدِيدَ{ ]السبأ:  [, ينتقل الشاعر في بيته الثاني ويقدم صورة صلابة المرجان وشدتها، فهي 10دَاوُدَ مِنَّا فَضْلًا يَا جِبَالُ أَوِّ



750

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

  كحال الحديد، الذي غدى في يد نبي الله كالطين الذي يتم تشكيله كيف شاء. لقد شبه المخاطب بالقوة العظيمة التي تجعل من الصعب مواجهة 
ي،  الطوبصاحبها، فهو كالمرجان الصلب النادر، وباستعمال الشاعر للنص القرآني اعطى طابع ديني لشعره، مما زاد من قوة التأثير. وقد تناول إبن  

 عقوبة السرقة، من خلال التداخل مع النص القرآني في شعره، قائلًا:)السريع(
 قالوا: سرقت الوردَ في قبلةٍ  

 
 فقلتُ: لا قطع على سارقٍ 

 

 من خدٍ يُحيى بن ابي العزّ  
 

 ( 72) إلا إذا اسْتخْلِصَ من حرْز 

 
ارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُما جَزاءً بِما كَسَبا نَكالًا مِنَ اللََِّّ وَاللََُّّ عَزِيزٌ حَكِيمٌ{ ] الم  فقد تداخل الشاعر مع  قوله تعالى: } ارِقُ وَالسَّ [  اعتمد الشاعر  38ائدة:وَالسَّ

من خلال)سرقت الورد( ،    على آلية التكثيف، ومن خلاله تداخل في نصه مع القرآن،  محاكيًا صيغة النهي القرآني محولًا إياه إلى استثناء هزلي
هو وحدد العقوبة بشرط الحرز وهو في هذا استدعى الصورة والعقوبة الشرعية في ذهن المتلقي ، وهي الغاية من وراء التداخل في نصه الشعري و 

فقد تداخل نصيًا مع)البسملة(      شعر الصقليين،  قول الشاعر ابن الظفر  أن يبرر عملية )التقبيل(.  ومن التداخلات النصية اللطيفة التي وجدناها في
 ، مستعينًا بآلية التمطيط،  في ذلك : )الوافر( 

 بسم الله يفتتح العليم 
 

 وكيف يلوموني في حسن ظني
 
 

 وبالرحمن يعتصم الحلم  
 

 ( 73)بربي لائم وهو الرحيم 

 

ضع إن الطابع الديني واضح في النص، فقد كرر وزاد في استعمال أسماء أخرى لله سبحانه وتعالى، زيادة في قوة التأثير على المتلقي. وفي مو 
 قدم آخر، نجده  يوظف )البسملة(  أيضًا، مكررًا الآلية ذاتها وهي التمطيط  في ذلك، فقد جزء حروف لفظة ) بسم( ليبني عليها نصه الشعري وي

 صورته، لذلك العبد الفقير لعفو ربه ومغفرة ذنبه، يقول في نصه الشعري: )المتقارب( 
 بباء البراءة عند الغلو

 
 وبالميم من مَرحي عندما 

 
 أقل عبدك المذنب المستجير  

 

 وسين سروري بالمعرفة  
 

 تُبشرني آية أو صِفة
 

 (74)بعفوك من سوء ما أسلفهُ 

 
 ومن  التداخلات النصية الجميلة قول الشاعر علي ابن ابي الفتح الأموي: )الوافر(  

 لو حكمت فيما اشتهيته
 

 (75)لما فارقتكم حتى يوم التنادي  

 
وَ    :} قدم الشاعر حديثه مستعملًا اسلوب الشرط )لو(، ليدل على حبه ورغبته في البقاء، ثم زاد من جمالية البيت من خلال تناصه مع قوله تعالى

[, وهو يوم القيامة، دلالة على هذه الرغبة وحبه في عدم المفارقة. وجمالية التداخل الذي أحدثه  32يَا قَوْمِ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ يَوْمَ التَّنَادِ{]الغافر:
وإصراره عليه. وللشاعر أبو الفضل  الشاعر في عملية الاجترار للفظة القرآنية واستعمال المعنى الموجود فيها في سياق إظهار الثبات على حبه  

 ذلك في قوله:)طويل(تداخل نصي ايضًا، وبأسلوب مكثف مع النص القرآني التي تذكر فيها عملية الحج والطواف، و  مشرف بن راشد 



751

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 سرتْ ورداء الليل أسحم حالك
 

 عشية أعشى الدمع إنسان مقلتي 
 

 وطاف الكرى بالطرف وهو محجبٌ 
 

 ولا سائرٌ إلا النجوم الشوابك 
 

 ومّت بأسراري الدموع السوافك  
 

 (76)كما طاف بالبيت المحجب ناسك 

 
فُوا بِا [ ,  إن الآية تتحدث 29لْبَيْتِ الْعَتِيقِ{ ]الحج:يتوافق البيت الشعرى ويتداخل مع الآية في قوله تعالى: }ثُمَّ لْيَقْضُوا تَفَثَهُمْ وَلْيُوفُوا نُذُورَهُمْ وَلْيَطَّوَّ

حيث استعمل الشاعر صورة الناسك الذي يطوف بالبيت المحجّب    عن إتمام مناسك الحج ، وهي من شعائر الإسلام ، والطواف حول الكعبة ، 
ي الحج، بينما )الكعبة( ليعبر عن حالة روحية، مما يُعد تناصًا دينيًا جميلًا مع آية الحج،  لكن السياق مختلف؛ فالآية تتحدث عن الشعائر الدينية ف 

الغاية من هذا التداخل كان في رسم صورة لذاته التي أمست  نفسة الخاصة به و الشاعر استعمل الطواف كرمز لحالة وجدانية بصورة مجازية للحالة ال
يبًا يدور بعيدة عن النوم مع وجود الأسباب التي تؤهله للوصول إليها، من ليلٍ مظلمٍ حالك، وتعب قد أنهك الجسد ، إلا أن النوم بقي بعيدًا،  قر 

بهذا، تبين لنا كيف استعان الشاعر الصقلي بالنصوص القرآنية في رسم صوره، والتأثير على جمهوره، حوله كحال الحاج الذي يطوف حول الكعبة.
ية من خلال التداخل مع  ألفاظ ومعاني قرآنية وبشكل مباشر، وجعلها مركزًا ينطلق من خلاله لتقديم فكرته المستندة على أقوى النصوص الدين

اص غير المباشر: هو تداخل النصوص، وإعادة تشكيل النص من خلال أشكال  القسم الثاني : التداخل القرآني غير المباشر:إن التنالمتمثلة بالقرآن.
نصوص  مثل: التلميح والرمز والإيماء والإشارة، وهذه العملية ابداعية يقوم بها الشاعر بقصد أو دون قصد، بوعي أو دون وعي، عند استلهامه ال

ذلك تعتمد على مدى ثقافة المتلقي والقارئ لفك رموزها وبالتالي إدراك النص،  الأخرى، ويبرزها بأفكاره ومعانيه وإضافة دلالات جديدة للنص ، وك
ويطلق عليه التناص اللاشعوري او الخفي أيضًا، وقد سماه )محمد عزام ( بالتناص الخارجي، وعرفه بأنه ذلك التفاعل بين نص ونصوص أخرى  

ليس أمرًا سهلًا وخاصة عندما يكون النص مشيدًا بأسلوب بارع ودقيق، لكن    تأتي من مصادر و مستويات  متعددة ،وعملية تحديد التناص الخارجي
و مما لا شك فيه أن القرآن كان    (77) مع ذلك مهما تسترت واختفت فلا تغيب على القارئ المطلع الذي يستطيع إعادتها الى مصادره الأصلية .  

ن التداخل  أول المصادر التي استعان بها الشعراء الصقليين، وقد وظفوها بما تناسب أفكارهم ومستواهم الثقافي ، ومدى تأثرهم بأساليبها وصورها .إ
القدرة على التميز والتفرد، فهذه القدرة تتيح الحاصل في النص هو ابتكار من قبل الشاعر، وموهبته الفطرية واستعداده الخاص الذي يلهمه ويعطيه 

. وتتنوع الأساليب الشعرية في تقديم القصة القرآنية أو النص القرآني  (78)له ما يعجزه غيره، وهذه سمة فطرية، و يمكن صقلها بالممارسة والتدرب 
نح النص وفقًا لاختلاف الثقافة ، وتباين الموضوعات التي يتم تناولها ،وكذلك طبيعة القصة أو النص، فمنهم من يعتمد على الحوار ، ومنهم من يم

. وهذا ما نجده حينما يلجأ الشاعر للحديث عن  (  79) خيال المتلقي ويحلق به عاليًا  حيوية وتفاعل ، ويلجأ آخرون إلى السرد الوصفي ، الذي يثير  
وهناك شعراء كثر تأثروا بهذا المشهد ورسموها داخل نصوصهم    (80) إحدى المشاهد اليومية وهو تعاقب الليل والنهار، ودوران الأرض حول الشمس "

 الشعرية، ومن هؤلاء الشاعر البلنوبي ، الذي يقول: )الطويل ( 
 نسلتهم خيل الاله عوابسًا  

 
 كتائب في ذات الإله مُشيحة

 

 كما طرد الليل البهيم النهار  
 

  (81) لها بغياث المسلمين شعار 
 

مْسُ يَنْبَغِي   إن الشاعر في البيت الأول استلهم القوة والعزيمة من الخيل المنافسة للنصر، واجتذب في الشطر الثاني من النص القرآني في قوله تعالى: }لَا الشَّ
شاعر الليل بالظلم والقتل والنهار بالنصر والنور، وان وراء كل ظلم نور، ولا بد  [, وصف ال  40لَهَا أَنْ تُدْرِكَ الْقَمَرَ وَلَا اللَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ فِي فَلَكٍ يَسْبَحُونَ{ ]يس:

الشاعر أبو علي بن من انتصار الخير على الشر، وفي البيت الثاني يصف قوات الجيش الجاهزة للقتال والدفاع عن المسلمين وإغاثتهم وهذا هو شعارهم . أمَّا  
 ، والذي كان من أهل القرآن،  لذا نجده متأثرًا بأساليبه وقصصه، كقوله: )مجزوء كامل ( ( 82)أبي الحسن بن الوداني  

 يا قانطًا من حالــــه  
 لا تيـــأسنَّ من الغِــنَى 

 

 إن القنوط من البليــّـة 
 ( 83) لِلــه ألطــاف خفيّة 

 



752

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

اللطاف( ،وتناص  -إن هذين البيتين تمثلان حوارًا مكثفًا مع النص القرآني حيث جمع الشاعر بين التناص المباشر في المفردات والمفاهيم )القنوط
د إلى النماذج غير مباشر في استدعاء القصص والحكم الإسلامية، وكانت الغاية من التداخل التسليم بالقدر وبث الأمل والتأسي بالأنبياء، أي الاستنا

إن    –له  القرآنية في الصبر والثبات. ومظاهر التناص المباشر كانت كالآتي :أولًا: التداخل مع مفهوم القنوط واليأس في قوله: )يا قانطًا من حا
ِ إِنَّهُ رَوْحِ  مِنْ تَيْأَسُوا  وَلا القنوطَ من البلية(، أما النص المتداخل معه، فهو قوله  تعالى: }  ِ إِلا الْقَوْمُ الْكَافِرُونَ{ ]يوسف :  اللََّّ [،  87لا يَيْئَسُ مِنْ رَوْحِ اللََّّ

لتداخل مع  وذلك من خلال آلية الاستدعاء المباشر للنهي القرآني عن القنوط واليأس مع تحويل الخطاب إلى صيغة نداء مباشر )يا قانطًا(. ثانيًا: ا
[،  وقوله:  7وَلِكُلِّ قَوْمٍ هادٍ{ ]الرعد:  أما النص القرآني الذي تم التداخل معه  فهو قوله تعالى : }مفهوم الطاف خفية، في قوله: )لله الطاف خفية( .  

[، أما الآلية التي تم التداخل من خلالها فكانت 34:} وَما تَدْرِي نَفْسٌ مَاذَا تَكْسِبُ غَداً وَما تَدْرِي نَفْسٌ بِأَيِّ أَرْضٍ تَمُوتُ إِنَّ اللَََّّ عَلِيمٌ خَبِيرٌ { ]لقمان
لتي لا يراها الإنسان ولكنها موجودة. أما مظاهر التناص غير المباشر، فكانت كالآتي: أولًا: التناص من خلال استحضار فكرة عناية الله الخفية ا

ذا الأمر مع قصة  نبي الله يعقوب)عليه السلام(، من خلال استدعاء معنى الصبر على البلاء وثقة نبي الله يعقوب )عليه السلام( في رحمة الله، وه
البلاء اختبار وليس عقابًا نهائيًا وإن الفرج يأتي بعد الشدة. ثانيًا: التناص مع الحكمة الإسلامية العامة، والمعنى قم من خلال آلية الإيحاء بأن  

[، وذلك من خلال آلية الربط الخفي بين البلاء والخير المستقبلي الذي لا يراه الإنسان 216وَعَسى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئاً وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ { ]البقرة:  المستدعى}
ذلك باستعمال آلية أن الله  في لحظة المحنة. ثالثًا: التناص والتداخل مع الأدب الصوفي، من خلال استدعاء فكرة )البلاء تكريم( والمحنة تربية، و 

ة النص القرآني داخل  يختار عباده لأشد بلاء، لأنهم أقدر على حمله.  و لابن الطوبي  تداخل مع النص القرآني، وذلك من خلال التحوير وإذاب
 نصه الشعري، في قوله: )المتقارب(

 رأى نورَها أو رأى نارها
 

 وقد ضرب الليل أوراقه  
 

 فقيل في جمال يضيء الدُّجى  
 

 فلما تجلّى اجتلى دارَها 
 

 وأرخت دياجيه أستارَها
 

   (84) ويغشى النجوم وأنوارَها  
 

الَ لِأَهْلِهِ امْكُثُوا لجأ الشاعر هنا إلى النص القرآني من خلال آلية التكثيف ، مستعينًا بقصة سيدنا موسى المذكورة في قوله تعالى: }إِذْ رَأى نَارًا فَق
[، إن الشاعر استعمال الصور البصرية مثل، الليل والنار والظلام و التجلي والنور رموزًا 10إِنِّي آنَسْتُ نَارًا لَعَلِّي آتِيكُمْ مِنْها بِقَبَسٍ أَوْ أَجِدُ عَلَى النَّارِ هُدىً{]طه:

ن نور الله ونور النجوم؛ لكن نور الله اعظم، والمعنى المقتبس هو معنى لتدل على تجربة نبي الله موسى _عليه السلام _ مع الله في الوادي المقدس، وربط بي 
وسط الظلام، و) جمال يضيء الدجى ( هو إشارة الى نور الله وتجليه.إن الشعراء لجأوا إلى توظيف القصص    روحي، وكلا النصين يتحدثان عن رؤية النور

يب و كيفية تقديمها   القرآنية في قصائدهم، والإشارة إليها عند اهتزاز مواقفهم، وكانت القصص بمثابة نموذج يستلهمون منه الحكم و العبر، وقد تنوعت الأسال
، قصائد  . ومن الموضوعات الشعرية التي كثر تداخلها مع القرآن  ( 85) خلال الاعتماد على وسائل مختلفة للتضمين والتداخل في نصوصهم  في اشعارهم، من  

 ، في رثاء  أخيه: )السريع( (86)الرثاء، كقول الشاعر الصقلي أبو حفص عمر بن حسن ابن القرني
 للموت ما يولد لا للحياة 

 
 كأنما ينشره عمره 

 
 من ترم أيدي الدهر لا تخطه 

 

 وإنما المرءُ رهين الوفاء 
 

 حتى إذا الموت اتاه طواه  
 

 ( 87) والدهر لا يخطي من قد رماه 

 
[, و الآية : }كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ وَإِنَّمَا تُوَفَّوْنَ أُجُورَكُمْ يَوْمَ 57في هذا النص يتداخل الشاعر إشاريًا مع الآية }كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ{ ]العنكبوت :

عليم بمصير كل أنسان ،والشاعر هنا  ولا مفر منه والله وحده[  ، وقد صور الشاعر لنا حتمية الموت فالقدر مكتوب  185الْقِيَامَةِ{ ]آل عمران:
خير  يُصبر نفسه على فراق أخيه في قوله : )للموت ما يولد لا للحياة ( ، أي الموت مقدر ومحتوم لنا ، والحياة مرحلة مؤقتة ، وفي البيت الأ

اعَةِ وَيُنَزِّلُ   إِنَّ   الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْحامِ وَما تَدْرِي نَفْسٌ مَاذَا تَكْسِبُ غَداً وَما تَدْرِي نَفْسٌ بِأَيِّ أَرْضٍ تَمُوتُ تداخل مع الآية :}إِنَّ اللَََّّ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّ



753

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

[, وهنا انسجم مع النص القرآني وأقام علاقة تشبيه بين النصين وقد ظهرت براعة الشاعر من خلال إذابة النص  34اللَََّّ عَلِيمٌ خَبِيرٌ{] لقمان :
، فيذكر ما به من  حسرات  وما مر به من أزمة  (88)الأصلي لخلق نص جديد مما أعطاه جمالية و بشكل غير مباشر . أمَّا القاضي اللخمي  

 جعلته نادمًا على افعاله فيما مضى، وذلك في قوله: )بسيط(
 يا رب صفحًا وغفرانًا ومعذرة  

 
 يبكيه إجرامه طورًا ويضحكه  

 

 لمذنب كثرت منه المعاذير  
 

  (89) رجاؤه فهو محزون ومسرور 
 

ا الله صور الشاعر حالة المذنب التائب ، الذي يأمل في عفو الله ، وهو ما جعله بين الخوف والرجاء ، وهنا تداخل نصي مع الآية التي يقول فيه
ِ إِنَّ اللَََّّ يَغْفِرُ  استلهم    [,53الذُّنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ{]الزمر:  سبحانه: }قُلْ يَا عِبادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلى أَنْفُسِهِمْ لا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللََّّ

الكلمات  الشاعر من  القرآن فكرة التوبة والمغفرة، حيث عبّر عن إحساسه بالذنب وتضرّعه إلى الله طلبًا للعفو. وجاء التناص والتداخل من خلال  
ما يعكس رسالة النص الشعري الأساسية، وهي عدم اليأس من رحمة الله، وتحقيق التوازن بين المفتاحية مثل التوبة، المغفرة، الخوف، والرجاء، م

سلامي الخوف من العقاب والرجاء في الغفران.إذًا، من خلال ما تقدم نجد أن الشعر يعكس روح العصر الذي كُتب فيه، حيث كان ممزوجًا بالفكر الإ
مصدر الأسمى عند المسلمين. و لم يكن استعمال  الشعر لمجرد زخرفة الكلام، بل كان وسيلة لتعزيز المعاني  ومستندًا إلى القرآن الكريم، الذي يُعدّ ال

قوية   وإضافة بُعد جديد للكلام، دون أن يعني ذلك الاستغناء عن النص القرآني نفسه. كما أن الشعراء كانوا يسعون لإقناع السامعين بالحجج ال
بشخصيات مذكورة في القرآن كالأنبياء أمثال) نوح وإبراهيم ويوسف وموسى( )عليهم السلام(، وقد نال الذين وظّفوا  وإثبات المصداقية، مستعينين  

ت بلاغية القرآن في أشعارهم مكانة رفيعة، لأن ذلك لم يكن مجرد نظم موزون ، بل امتداد لفن البيان، وقد تجلى هذا التفاعل الأدبي من خلال أدوا
تضمين ، والتشبيه، والاستعارة... الخ، وهذا الأمر نتيجة تفاعل مع النصوص الأخرى والتي تنتمي لآفاق مختلفة تكون درجة مثل الاقتباس، وال

وجودها بحسب نوع النص المنقول إليه، وأهداف الكاتب _الشاعر_ ومقاصده، إلا أن الغايات التي يقصدها الكاتب _الشاعر_  ،الماهر تجعله  
، وهذا ما اضاف لنصوصهم الشعرية عمقًا وجمالًا، وكذلك حسب قناعتهم قربًا (90) واحدًا له دلالاته ورسائله الخاصة به    يصنع من جميعها نصًا

ولى  من صاحب النص القرآني _ الله سبحانه وتعالى _، وهذه من أبرز ما يميز الشعر العربي منذ أن دخلت إليه السمات الإسلامية في العصور الأ
 وما تلاها. 

 المبحث الثالث: التداخل النصي مع الحديث النبوي الشريف

م به من  يُعد الحديث النبوي الشريف المصدر التشريعي الثاني في الإسلام بعد القرآن الكريم، وقد حظي باهتمام بالغ من قِبل الشعراء ، لما يتس
عن    بلاغة وفصاحة، ومكانة لغوية رفيعة. وبفضل وضوح أسلوبه وقوة بيانه، أسهم في تشكيل الوعي الديني والثقافي في المجتمع، إذ إن صدوره
ساميًا   النبي محمد )صلى الله عليه وسلم ( أفصح العرب وأبلغهم، المنتمي إلى  قريش، والذي استُرضع في بني سعد يجعل من حديثه نموذجًا لغويًا

  ، وهو ما يُمهد السبيل لفهم تعاليم الإسلام فهمًا سليمًا. وقد أفاد منه الشعراء في إبداعاتهم، نظرًا لما يتميز به من فصاحة وبلاغة (91) وسهل الفهم  
اللغوي   مستوى وجمال في الأسلوب، مما يجعله مكمّلًا للقرآن الكريم في توجيه الخطاب الديني والأدبي، والحديث النبوي يأتي بعد القرآن الكريم في ال

إن بعض المتأخرين من النحاة لم يكن الحديث النبوي  ضمن مصادر الاحتجاج لديهم بخلاف النحاة الأوائل الذين لم يتركوا الاحتجاج   مع     ،
ت بالحديث النبوي للأسباب  التي تحجج بها المتأخرين، من ضعف في اللغة او كونها مروية بالمعنى أو بسبب عجمة بعض رواته . فهذه التعليلا

. و"تعد المضامين الدينية من أكثر المضامين التي دخلت في الشعر  (  92)أخرة على يد النحاة المتأخرين ،ولم تكن جزءًا من منهج الأوائل  ظهرت مت
على  العربي بعامة، والأندلسي )الصقلي( بخاصة. و أقواها تأثيرًا من المضامين الأدبية الأخرى، إذ يستمد النص قوته وسلطته في ضوء تأثيره  

وقد برز في المجتمع الصقلي تيار شعري يمثّله عدد من الشعراء الزهّاد والحكماء المتدينين، (93) المتلقين، وارتباط النص بالموروث الديني والثقافي" 
اسية  الذين عبّروا من خلال شعرهم عن مضامين دينية وروحية، كردّ فعل على اتساع ظاهرة مجالس الطرب واللهو، التي انتشرت بفعل الأوضاع السي

محاولة للتصدي للخطاب المتناقض والابتعاد عن التصوف السائد، حيث قدّم الشعراء الصقليون للتعبير والاجتماعية آنذاك. وقد شكّل هذا الاتجاه  
وكان التداخل النصي مع أقوال الرسول )صلى الله عليه وسلم(، له    عن الموقف الإيماني والاحتجاج على مظاهر الترف والانحراف في المجتمع.

هرة في نظم  مكانة بارزة عند أغلب الشعراء، لزيادة  التأثير وردع المخالفين، فأحكام الإسلام كانت من خلال أقوال الرسول )صلى الله عليه وسلم(ظا



754

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

قبل الشعراء    الشعراء الصقليين، وأمثلة هذا التداخل كثيرة وبدرجات متفاوتة ،نبدئها مع آلية التكثيف التي تعد من اكثر آليات التناص استعمالًا من
 والذي تداخل مع إحدى الاحاديث النبوية، فيه: )الرمل(  (94)الصقليين، كقول الشاعر ابو حفص عمر بن خلف بن مكي 
في الأيامَ  قطع  حريصًا   يا 

 
الذي الرزق  من  يَعدوك   ليس 

 

وتعب ْ    وعناءِ  عيش   بُؤسِ 
 
الطلب    في  فاجملْ  اُلله    (95)قسم 
 

هَا النَّاسُ، إن التداخل هنا كان مكثفًا من خلال العبارة المقدمة في البيت الثاني: )قسم الله فاجمل بالطلب ( فقد تداخل مع الحديث النبوي :} أَيُّ    
، وَدَعُوا مَا حَرُمَ{  اتَّقُوا اللَََّّ وَأَجْمِلُوا فِي الطَّلَبِ، فَإِنَّ نَفْسًا لَنْ تَمُوتَ حَتَّى تَسْتَوْفِيَ رِزْقَهَا، وَإِنْ   أَبْطَأَ عَنْهَا، فَاتَّقُوا اللَََّّ وَأَجْمِلُوا فِي الطَّلَبِ، خُذُوا مَا حَلَّ

. ومعنى هذا الحديث بأن الرزق مقدر ومكتوب وليس مرتبط فقط بالجهد البشري، مما يتماشى مع فكرة النص الشعري وهو التنافس والسعي    (96)
يل من  كل والتقلوانتظار النتائج، فكله بيد الله والتوكل عليه،  والمفارقة هنا بين تبرير بشري والمقادير الإلهية ، وكلا النصين  يحملان رسالة التو 

نصٍ لابن الخياط  يتداخل فيه   وفي الأفراط  في الحرص على الدنيا وطلب الرزق. وهي الغاية التي جعلت الشاعر يُحْدِثُ في شعره هذا التداخل. 
 مع الحديث الشريف، وذلك  قوله:)الكامل( 

 الله هَنَّاك السلامة في الذي
 

 داويت بالصدقات معضل دائه 
 

 سيء العدو به كما سُرَّ الولي  
 

  (97) والبرّ يدفع كل داء معضِلِ 
 

 صلى الله عليه وسلم:  إن التداخل النصي  واضح مع الحديث النبوي وذلك في قوله: )داويت بالصدقات ( فقد وردَ }عَنِ الْحَسَنِ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللََِّّ 
دَقَةَ، وَاسْتَقْبِلُوا أَمْوَاجَ الْبَلَا  كَاةِ، وَدَاوُوا مَرْضَاكُمْ بِالصَّ نُوا أَمْوَالَكُمْ بِالزَّ عَاءِ وَالتَّضَرُّعِ«{  }حَصِّ ، في البيت الأول ذكر الشاعر أن  السلام يأتي (98) ءِ بِالدُّ

يلة هي  من الله والمؤمن يجلب لنفسه الطمأنينة، وفي البيت الثاني ، مقابلة الصدقة بالداء، وهي صورة مباشرة مأخوذة من الحديث النبوي، والوس
في البيت الشعري، البر يدفع كل داء معظم، وهو تناص   الصدقة ، والهدف المراد الشفاء من المرض، فمعنى الحديث العام الصدقة تدفع البلاء، و

 وله:)البسيط(اجتراري فيه تكثيف للمعنى الموجود داخل الحديث النبوي الشريف.أمَّا الشاعر البلنوبي، فله تداخل مع الحديث النبوي أيضًا، وذلك في ق
 وثم باب الى الفردوس مختصر 

 
 يا رب كن عند ظنى فيك لي ولها 

 

 منه الطريق فنعم الباب الدار  
 

 (99) ما كنت أحسب أن القوم زوار 

 
 إن التداخل بارز هنا وذلك من خلال قوله: ) يا رب كن عند ظني فيك(، فهو متوافق  مع المعنى المذكور في الحديث القدسي الذي يرويه أبو 

نْ ذَكَرَنِي فِي نَفْسِهِ ذَكَرْتُهُ فِي  ، فَإِ هريرة)رضي الله عنه(  عن النبي )صلى الله عليه وسلم(، وهو قوله: }أَنَا عِنْدَ ظَنِّ عَبْدِي بِي، وَأَنَا مَعَهُ إِذَا ذَكَرَنِي
، فقد عبر الشاعر عن رجائه ودعائه للفوز بالجنة بطريقة سهلة ، وهذا تناص واضح و  (100) نَفْسِي، وَإِنْ ذَكَرَنِي فِي مَلَإٍ ذَكَرْتُهُ فِي مَلَإٍ خَيْرٍ مِنْهُمْ {

وقد مثل التداخل النصي مع الحديث النبوي الشريف  في شعر ابن الخياط  جزءًا مهمًا، وذلك لمنح  نصوصه   بشكل مباشر مع الحديث الشريف .
 : )الكامل( الشعرية  طابعًا دينيًا، من خلال استلهام الاسلوب البلاغي والمعاني من أقوال الرسول )صلى الله عليه وسلم(، وهذا ما وجدناه في قوله

 الرفق ألطف ما اخذت رفيقًا
 

 فخذ المجازَ من الزمان وأهلهِ 
 

 واذا سألت صحبةَ صاحبٍ  
 

 ويسوءُ ظنكَ أن تكون شفيقًا   
 

 ودع التعمقَ فيه والتحقيقا 
 

 فاسأله في أن يصحب التوفيقا
 



755

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 وانظر بعينك حازمًا متعذرًا  
 

  (101) في حيث شئتَ وعاجزًا مرزوقا 
 

  أَنَّ رَسُولَ اللََِّّ) صلى الله عليه وسلم (قال "يا عائشة! إن الله رفيق يحب الرفق. ويعطي على الرفق ما لا يعطي على العنف. وما لا  فقد روي  
إن الشاعر من خلال هذه الأبيات استلهم المعنى، ودعا للتحلي بروح الزهد الذي لا تعقيد فيه، وتربية النفس على  ( .  102) يعطي على ما سواه".{  

اركة، والإيمان  أن تكون متوازنتًا بين الشفقة والحزم، والبساطة والوعي في الحياة دون الإغراق  والانجرار وراء المثالية، وكذلك اختيار الصحبة المب
الرزق ، وكل هذه الامور فيه توافق مع الفكرة الأساسية للحديث النبوي ، والتعالق النصي هنا كان مباشرًا من خلال الألفاظ والمعاني بالقدر وطلب  

(،  المستلهمة داخل النص الشعري والذي تم اجترارها من الحديث النبوي الشريف.ونجد عند أبن ظفر الصقلي مديحًا للرسول)صلى الله عليه وسلم
 تداخل مع حديث نبوي، وهو قوله:)الرجز( فيه 

 قال له جبريل ربه: 
 

 نبوة في حال عبدية 
 

 أوحال تمليك تخر العدا 
 

 فأختار ما يحظى به آجلًا 
 

 تتبعنا الأهواء من بعد ما 
 

 خيرت فأختر يا دليل الهدى  
 

 تحوي بها القدح المعلى غدا  
 

 بين يديه خضعًا سجدًا 
 

 لله ما أهدى وما اسعد  
 

 ( 103يعيد مبدئها شهدا )
 

)صلى الله عليه وسلم(    والتداخل النصي  قد جرى من خلال آلية التمطيط ، فقد روي عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ )رضي الله عنه( قال جلس جِبْرِيلُ إِلَى النَّبِيِّ  
لقد  (  104)ربك ملكا أو عبدا رسولا.{فقال: } يا مُحَمَّد إن هذا الملك ما نزل منذ يوم خلق فلما نزل قال يا مُحَمَّد إني رسول ربك إليك بين أن يجعلك 

ا، فأختار العبودية خُير النبي )صلى الله عليه وسلم( بين أمرين، أن يكون ملكًا في الدنيا، أو عبدًا رسولًا، أي التواضع وخدمة الرسالة والزهد في الدني
لنصه الشعري، من خلال حوار  لله ، ليكون قدوة لأمته ،  في ترك الدنيا للوصول للمنزلة الرفيعة في الآخرة، والشاعر جعل من هذا الأمر مستهلًا 

ا الحوار لم  لم يكن بين بشرٍ وبشر ، بل هو حوارٌ جليلٌ سامٍ ، ابتدأه ربّ العزة سبحانه، من خلال رسالته التي أوصلها  جبريل )عليه السلام(،  هذ
وقد وصف الشاعر النبيَّ )صلى    .يُرهَب به الأعداء  يكن عاديًا، بل جاء في مقام التخيير بين مقامَيْن عظيمَيْن: نبوةٍ متواضعةٍ في العبودية، أو ملكٍ 

النبي وعلوّ    الله عليه وسلم( بعبارةٍ رفيعة فقال: )بدليل الهدى(، وهو وصف يليق بمن كان هاديَ الخلق ونورَ الطريق، فعبّر بذلك عن تسليمه لرسالة
 عليه وسلم( الزاهدة في الدنيا الراغبة لما في الآخرة من منزلة منزلته، إذًا، فالشاعر من خلال هذا التداخل رسم لنا شخصية الرسول )صلى الله

 ، وذلك في قوله:)الخفيف((106) . ومن الشعراء الذين تداخل شعرهم مع الحديث النبوي أبو بكر عتيق السمنطاوي  (105)وعطاء  باقٍ 
 فتنٌ اقبَلت وقوم غفولُ 

 
 ركدَت فيه لا تريد زوالأ

 
 ايها الخائن الذي شأنه الإثـ

 
 بعتَ دارَ الخلود بالثمن البخـ

 

 وزمانٌ على الأنام يصولُ  
 

 عمَ فيها الفسادُ والتضليلُ 
 

 ـم وكسب الحرام ماذا تقول؟ 
 

 ( 107)ـس بدُنيا عما قريب تزولُ 

 
ن البائع إنَّ الشاعر في هذا النص يقدم لنا صورة الذي اختار الدنيا على الآخرة ، صورة من ينجر وراء الفتن وكسب الحرام، واصفًا  إياه بالخائ 

لَأعْمَالِ فِتَنًا كَقِطَعِ  لدينه وآخرته بدنيا زائلة، في هذه الصورة تداخل مع الحديث النبوي الذي يقول فيه الرسول )صلى الله عليه وسلم( : "بَادِرُوا بِا



756

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

هذا الحديث  يحث على المبادرة (108)رض من الدنيا"{ اللَّيْلِ الْمُظْلِمِ. يُصْبِحُ الرَّجُلُ مُؤْمِنًا وَيُمْسِي كَافِرًا. أَوْ يُمْسِي مُؤْمِنًا وَيُصْبِحُ كافرا. يبيع دينه بع
وقد  بالأعمال  الصالحة  والإكثار في ذلك قبل وقوع  إحدى  الفتن المتتالية كقطع  الليل المظلم في شدتها وغموضها، فالحق مختلط بالباطل،  

, محذرًا من الاجترار وراء الدنيا وبيع   يتقلب فيها الإنسان بين الإيمان والكفر ، وكذلك يصور الشاعر حال الناس في زمن عم فيها الفساد و الغفلة
أحدث   الآخرة , وهنا تكون الفتنة الكبرى التي تصيب ، والتي حذرنا منها الرسول )صلى الله عليه وسلم( . إذًا ،فالشاعر من خلال هذا التداخل

ها الرسول )صلى الله عليه وسلم( ، وكل هذا جرى ترابطًا بين النص الشعري الواصف للحالة الراهنة لعصره، والصورة المتنبئة التي حذر من وقوع
مع الحديث  من خلال آلية التمطيط  والتي زادت من قوة المعنى والتأثير على المتلقي   وللشاعر ابو عبدالله الحسن الطوبي  تعالقًا نصيًا جميلًا  

  النبوي، وذلك قوله : )السريع ( 
 قالوا:سرقت الوردَ في قبلةٍ  

 
 فقلتُ:لا قطع على سارقٍ 

 

 من خدٍ يُحيى بن ابي العزّ  
 

 ( 109) إلا إذا اسْتخْلِصَ من حرْز 

 
تُقْطَعُ  } إن التداخل واضح هنا، وهي مع عقوبة السارق في الإسلام، والأحاديث النبوية كثيرة في هذا الباب، كقول  الرسول )صلى الله عليه وسلم(، 

، لكن الجميل أن الشاعر وظف هذا الحكم والعقوبة في سياق غزلي ظريف، وكان التداخل في البيت الثاني وفق آلية  (110){  الْيَدُ فِي رُبُعِ دِينَارٍ 
الامتصاص، والشاعر ينقل النص الغائب كاملًا؛ بل شكله بأسلوب حر وجديد، آخذًا مضمونه الفقهي للحكم الشرعي داخل  السياق الشعري، 

والفعل الذي قام به وهي )القبلة( ، التي هي كفعل السارق لكن ؛الاختلاف في أن السارق عمله يؤدي إلى  للصورة المقدمة التي تصف الجمال  
اثناء   تداخلًا مع الحديث النبوي، وذلك(111)نقص في الأموال، أما فعله _الشاعر_ فقد زاد من الجمال، فهل في ذلك سوء؟ .ولابن البرون الصقلي

 حديثه عن جمال محبوبته في قوله:)السريع( 
 وساحر المقلتين تحسبهُ    

 
 يبْسِم عن لؤلؤٍ وعن بَردٍ 

 
 تكسف بدر السماء بهجتهُ 

 
 فالوجه كالشمس مُذْهَب شرِق 

 

 من حور عين الجنان مُنفَلتا
 

 ما بين زهر العقيق قد فتِتا 
 

 وإن رَنَتْ مُقلتاه أسكرتا
 

 (112والصدر والجيدُ جوهر نُحتِا ) 
 

  والتداخل الحاصل هنا  كان من خلال لفظة )حور العين( التي ذكرها  الشاعر في النص الشعري،لتعبير عن مدى جمال محبوبته ، والحور العين 
لُ زُمْرَةٍ تَدْخُلُ الْجَنَّةَ عَلَى صُورَةِ الْقَمَرِ لَ  ةَ الْبَدْرِ، وَالَّذِينَ عَلَى آثَارِهِمْ كَأَحْسَنِ يْلَ مذكورات في أحاديث كثيرة منها قول الرسول )صلى الله عليه وسلم(: )أَوَّ

مَاءِ إِضَاءَةً، قُلُوبُهُمْ عَلَى قَلْبِ رَجُلٍ وَاحِدٍ، لَا تَبَاغُضَ بَيْنَهُمْ وَلَا تَحَاسُدَ  مِنْ  ، لِكُلِّ امْرِئٍ زَوْجَتَانِ مِنَ الْحُورِ الْعِينِ، يُرَى مُخُّ سُوقِهِنَّ  كَوْكَبٍ دُرِّيٍّ فِي السَّ
فالحديث هنا يصور لنا حياة أهل الجنة وما موجود فيها، وتكريم الله لأهل الجنة بالزواج من حور العين، اللواتي عرفن    (113)وَرَاءِ الْعَظْمِ وَاللَّحْمِ({.  

بوبته بالجمال والصفاء، لذا لم يجد الشاعر أفضل منهن كي يشبه محبوبته بهن، وقدم لنا الشاعر في نصه صورًا بلاغية تشبيهية، واصفًا فيها مح
والحنان الظاهر في عينيها، كذلك استعمال صورًا خيالية يشرك فيها الشمس والقمر واللؤلؤ والعقيق في رسمها،  فالحب عنده غير   بالرحمة والعطف 

  طبيعي بل هو ساحر اوصله لمرحلة السُكر، بهذا يكون التداخل هنا مكثفًا مستحضرًا كل الصفات المذكورة في هذا الحديث وغيره، والتي تصف 
ليزيد من الجمال المصور للمحبوبة بهذا نجد أن الشاعر العربي الصقلي في نصوصه الشعرية التي ذكرها لإظهار الجمال والتغزل الحور العين  

ا بشكل بها، لم يبتعد عن مرجعيته الدينية ولا سيما النبوية منها، مع إن عملية التناص في سياق الغزل تعد أمرًا بالغ الحساسية، يصعب توظيفه
لفظي داخل بنية الشعر الغزلي، لما في ذلك من احتمالات المساس بجلاله أو إخراجه من سياقه الديني، لكن مع ذلك نجد أن الشعراء مباشر أو  

باتهم.إذا، لم يتوانوا عن هذا التداخل، مظهرين التأثير مستعملين الفاظًا ومعاني في تقديم الحالة العاطفية التي هم عليها، أو راسمين جمال محبو 
 التناص والتداخل مع النص النبوي كان غالبًا ما يكون على مستوى جزئي، عبر ألفاظ  أو صور أو معاني رمزية مقتبسة بصورة مباشرة أو غير ف



757

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

مال  مباشرة، تتيح للشاعر الإفادة من عمق المعاني، دون أن يمس بقدسية النص النبوي الشريف؛ لكن هذا لم يكن يمنع الشاعر من تحوير أو استع
 ما موجود داخل النص النبوي في سياقه، كما وجدنا في بعض النصوص الغزلية. 

 الخاتمة والنتائج
 الديني في شعر الصقليين ، كان أبرزها  كالآتي: وفي الختام توصّلنا إلى جملة من النتائج من خلال دراسة التداخل النصي

ابن    إن التداخل النصي هي ظاهرة أدبية نقدية ، ظهرت في النقد العربي القديم عند أوائل النقاد العرب في ما حوته كتبهم ،أمثال )الجاحظ ،   •
اليوم  هطباطبا ، أبو هلال العسكري، القاضي الجرجاني ،ابن رشيق القيرواني ، عبد القاهر الجرجاني...وغيرهم ( ، وفق تسميات مغايرة عمّا نعرف

ين بمسمى التناص أو التداخل النصي، مثل ) الاقتباس والتضمين والمعارضات والسرقات الشعرية ( ،  وقد حاول النقد العربي الحديث الربط  ب
بقية هذه المصطلحات و مصطلح التناص تارةً، أو مميزين بين هذه المصطلحات ومصطلح التناص تارةً أخرى ، محدثين بذلك حالة من إثبات الأس

 في الطرح وتغيرها في فهم النقد المعاصر المتأثر بالنقد الغربي ورؤيته.   
عرية،  كان التداخل النصي  في الشعر الصقلي مع القرآن بارزًا،  فقد اعتمد الشعراء على توظيف المفردات والمعاني القرآنية لتقديم صورهم الش  •

اء وهذا الأمر ظهر جليًا في النماذج الشعرية التي عرضناها ، فقد استند الشاعر الصقلي على القصص الموجودة في القرآن وبشكل مباشر لإثر 
بشكل   نصوصهم الشعرية وإضفاء أبعاد دينية وأخلاقية عليها،  وكذلك نجدهم يتداخلون مع الآيات التي فيها ذكر للحياة والموت ، والرزق ، سواء
البؤس  مباشر أو غير مباشر، موفِّقين في ذلك بين  التوظيف الديني والجمالي بطريقة مبتكرة. كما برز في أشعارهم تناول موضوعات أخرى مثل  

  والحرمان واليأس، مما يعكس وعيهم بالنصوص الدينية ولا سيما القرآنية منها، وقدرتهم على توظيفها في إثراء مضامين أشعارهم .
سألة كذلك نجد تداخلًا واضحًا مع الأحاديث النبوية الشريفة، معتمدين  في ذلك على آلية التكثيف حينما يكون الاستدعاء مركزًا على إظهار م •

 يمعينة أو تقديم فكرة ، حتمت على الشاعر الاستناد وبشكل مكثف على عبارة مركزية داخل الحديث النبوي ، كذلك نجد لآلية التمطيط حضور ف
ها. وهذا  تقديم صورة وافية للجوانب التي يشعر أنها بحاجة لزيادة في العرض أو الإثبات، لذا يكرر ويضيف ألفاظًا  ومعانيَ  ليوضح الفكرة ويثبت

 ما يتيح للقارئ أو المتلقي أن يستوعب المعنى ويدرك أبعاده.
رغم كثرة الشعراء الصقليين ، فإن ظاهرة التناص تمحورت في نطاق محدد وواضح عند عدد قليل من الشعراء مثل)ابن الطوبي والبلنوبي وابن   •

 الخياط و غيرهم (، وهذا يعود إلى إن نتاجهم الشعري كان أوفر من غيرهم، في حين ان بقية الشعراء لم يعرف لهم الى القليل من الشعر .  
ات ؛ فهو  ختامًا، هذه حصيلة ما توصلنا إليه من استنتاجات في مسار عملنا ، نرجو من البارئ أن يوفقنا ويسدّد خطانا ، ويعيننا على تجاوز العثر 

 وحده الموفق والمعين وحسبي .
 هوامش البحث 

 

 . 228/ 4(العين:  1)
 . 12/117(تهذيب اللغة : 2)
 . 272(لسان العرب: مادة نصص:  4)
 .  472(ينظر :معجم متن اللغة :  5)
 . 118في الشعر الجزائري المعاصر :ه ظر : التناص وجمالياتن(ي5)
 .9التناص نظرياً وتطبيقياً :  (6) 
 . 384(معجم المصطلحات الأدبية :   7)
 . 282(المعجم الأدبي : 8)
 . 860(المعجم المفصل في الأدب :   9)
 . 131(تحليل الخطاب الشعري: 10)
 . 158(ينظر :قضايا الحداثة:  11) 
 .  183(الوساطة بين المتنبي وخصومه :   12)
 . 2:289العمدة في محاسن الشعر وآدابهِ ونقده : )13(



758

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 

 . 131الحيوان: ( 4)
 . 123( عيار الشعر:   15)
 . 126(المصدر نفسه : 16)
 . 203-202الصناعتين :  )17(
 .204(المصدر نفسه : 18) 
 222النسخ :عرف قديمًا بأخذ اللفظ والمعنى برمته دون زيادة عليهِ ,ينظر :المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر ، ( 19)
 . 311(الموازنة بين الطائيين:20) 
 . 214( الوساطة بين المتنبي وخصومه : 21)
 . 183( المصدر نفسه : 22)
  .  52(الوساطة بين المتنبي وخصومه :23)
 . 2:201(العمدة في محاسن الشعر ونقدة: 24) 
 .   7(اصول مصطلح التناص :  25)
 1:181(ينظر :الشعر العربي الحديث بنيته وإبدالاتها : 26)
 251(ظاهرة الشعر المعاصر في المغرب: 27)
 .  253(المصدر نفسه : 28)
 . 82(علم لغة النص :   29)
 .  33(انفتاح النص الروائي :  30)
 . 18(الرواية والتراث السردي: 31)
 . 121(تحليل الخطاب الشعري : 32) 
 . 130-129(المصدر نفسه : 33) 
 . 125(المصدر نفسه: 34)
 . 325- 324( الخطيئة والتكفير :  35) 
 328(المصدر نفسه:36) 
 . 321( المصدر نفسه:  37)
 . 73- 72(ينظر :فكرة السرقات الأدبية ونظرية التناص : 38)
 . 79( المصدر نفسه :   39)
 . 199:  نظرية النص الأدبي ( 40)
 . 11( النص الغائب : 41) 
 . 12( المصدر نفسه : 42)
 . 55(ينظر :المصدر نفسه :  43)
 . 25ينظر: التناص نظرياً وتطبيقياً:  ( 44)
 . 120(ينظر :تحليل الخطاب الشعري :  45)
 .  179(ينظر :النص والتناص :  46)
 .  106-105(ينظر :مناهج النقد المعاصر :  47)
   389-388(ينظر : شعرية دوستوفيسكي : 48)
 . 104-103(ينظر: في اصول الخطاب النقدي الجديد :   49)
 .  21(علم النص :  50)



759

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 

 . 21(المصدر نفسه : 51)
 . 79-7(علم النص :   52)
 .  14(لذة النص : 53)
 . 53-52(آفاق التناصية المفهوم والمنظور :  54)
 .  81(نظرية النص : 55)
 . 102: الجديد ( في اصول الخطاب النقدي 56)
 . 102(التناص وإنتاجية المعاني :  57)
 . 167- 164(ينظر : آفاق التناصية المفهوم والمنظور:  58)
 . 97(انفتاح النص الروائي :   59)
 . 26- 25(ينظر :التناص في قصيدة المديح الأندلسية :   60)
 .    32(ينظر :الشعر العربي المعاصر قضايا وظواهره فنية و المعنوية : 61)
 . 16/ 1(الإتقان في علوم القرآن : 62)
 . 163  :(ينظر :السرقات ألأدبية  63)

 . 15( ينظر: القصص القرآني في شعر الأندلسي: 64) 
  . 78(الدرة الخطيرة : 65)
 . 17(ديوان البلنوبي : 66)
 . 69(المصدر نفسه : 67)
 . 66(الدرة الخطيرة : 68)
 . 29(ديوان الشعر الصقلي : 69)
 . 258(القصص القرآني في شعر الأندلسي: 70)
 . 50(جمهرة اشعار الصقليين:  71)
 . 178(الدرة الخطيرة: 72)
 . 1/209(جمهرة اشعار الصقليين:73)
 . 1/207(المصدر نفسه: 74)
 . 1/248(جمهرة اشعار الصقليين: 75)
 . 213(الدرة الخطيرة : 76)
 . 32( ينظر:النص الغائب: 77)
 . 100( ينظر : السرقات الادبية :  78)
 . 320( ينظر :القصص القرآني في الشعر الاندلسي: 79)
 . 80(الثنائيات الضدية في شعر ألأندلسي:  80)
 .  50( ديوان البلنوبي : 81)
 (لم أصل إلى ترجمة له فيما بين يدي من مصادر.    82)
 . 60(الدرة الخطيرة :  83)
 . 110(المصدر نفسه: 84)
 . 305- 304(ينظر :القصص القرآني في شعر الاندلس :  85)
،  1/103(  هو عمر بن حسن ابن القرني، المعروف بأبي حفص ، شاعر ولغوي وكاتب ، وله في التنجيم ، ينظر: الخريدة قسم المغرب : 86)

 .  207ديوان الشعر الصقلي : 



760

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 

 . 146(الدرة الخطيرة : 87)
 ،1/117وهو اديب شاعرٌ ناثرٌ، قاضٍ ، من الشعراء اللذين عاصروا طرفاً من الحكم العربي في صقلية ،ينظر: الخريدة ،شعراء المغرب:( 88)

 . 210الدرة الخطيرة: 
 . 213(الدرة لخطيرة : 89)
 . 42(ينظر: المفاهيم معالم نحو التاويل: 90)
 .29( ينظر: التناص مع الحديث النبوي:  91)
 . 242ف :يبالحديث الشر ج (ينظر: موقف النحاة من الاحتجا 92)
 .197ح الشعراء الصقليين:ئ(مدا 93)
(هو ابو حفص عمر بن خلف بن مكي المازري، صقليٌ ونحوي ولغوي ،وفقيه متحدث، وشاعر وكان يخطب الخطبة البديعة من إنشائه  94)

 . 218:2هـ,  ينظر: بغية الوعاة ،جلال الدين السوطي ، 460،انتقل من صقلية في الاحتلال النورمان  فقام بتونس وولي قضاءها حوالي  سنة  
 . 148 (الدرة الخطيرة: 95)
 . 2144رقم الحديث : 3/275(سنن ابن ماجة :  96)
 . 138(الدرة الخطيرة : 97)
 . 105, رقم الحديث127(المراسيل، لابي داود:  98)
 . 29(ديوان البلنوبي: 99)
 . 7405, رقم الحديث , 9/121(صحيح البخاري: 100)
 . 32(ديوان الشعر الصقلي:  101)
 . 2593, رقم الحديث 4/2004(صحيح مسلم:  102)
 . 3/55(الخريدة : قسم شعراء الشام ،  103)
 . 9807رقم الحديث 17/182(مسند البزار : ابو بكر البزار:  104)
 . 183(ينظر:مدائح الشعراء الصقليين :  105)
(  هو أبو بكر عتيق بن علي بن داود السمنطاوي، رجل صالح عابد ، له كتاب كبير في الرقائق وكتاب دليل القاصدين يزيد على عشرة  106)

وي نسبة  مجلدات، في وهو من عباد جزيرة صقلية المجتهدين وزهّادها العالمين، سافر إلى الحجاز حاجًا ،والى المشرق طالبًا للعلم، ولقب السمنطا
 .100، الدرة الخطيرة:254-253/   3ة سمنطاو وهي من إحدى قرى جزيرة صقلية،  ينظر :معجم البلدان: لقري

 . 101(الدرة الخطيرة: 107)
 . 118. رقم الحديث1/110(صحيح مسلم : 108)
 . 178(الدرة الخطيرة: 109)
 . 6789، رقم الحديث8/160(صحيح البخاري:  110)
 . 1/17( هو جعفر بن البرون الصقلي، أديب شاعر، واحد افراد النظم المستجاد، ادرك العصر النورماني ينظر: الخريدة ،شعراء المغرب:  111)
 . 155(ديوان الشعر الصقلي : 112)
 . 3081رقم الحديث 3/1187(صحيح بخاري: 113)

 المصادر والمراجع

 القرآن الكريم. 

 م. 1974هـ( ، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، الهيئة المصرية العامة للكتاب ، مصر،  911الإتقان في علوم القرآن ، جلال الدين الأسيوطي)ت -
 م. 1996،  1آفاق الخطاب النقدي ، صبري حافظ ،دار شرقيات للنشر والتوزيع ،القاهرة ـ مصر، ط -
 م. 2001، 2انفتاح النص الروائي النص والسياق، سعيد يقطين، المركز الثقافي العربي ،دار البيضاءـ المغرب، ط -



761

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 

هـ( ،تحقيق محمد ابو الفضل ابراهيم، المكتبة العصرية ،بيروت ـ لبنان،  911بغية الوعاة في طبقات اللغوي والنحاة، جلال الدين الأسيوطي )ت   -
 م.  1979

 م. 1992،  3تحليل الخطاب الشعري،  محمد مفتاح، المركز الثقافي العربي ،دار البيضاء ـ المغرب ، ط -
هـ( ، تحقيق سعيد احمد اعراب ، ناشرالمملكة المغربية ـ    544ت  ( ترتيب المدارك وترتيب المسالك، القاضي عياض بن موسى ابن عياض -

 م. 1983الرباط، 
 م. 2025،  1التناص مع الحديث النبوي، احمد حاجم ، دار غيدار للنشر، عمان ـ الأردن، ط -
 م. 2000،  2التناص نظريًا وتطبيقيًا ، احمد الزعبي، مؤسسة عمون للنشر والتوزيع، عمان ـ الأردن، ط -
 م. 2003التناص وجمالياته في الشعر الجزائري المعاصر، جمال مباركي  دار هومة ،الجزائر،  -
هـ( ، تحقيق احمد عبد العليم، مراجعة علي محمد البجاوي، دار المصرية للتأليف والترجمة 282تهذيب اللغة ، ابن منصور بن احمد الأزهر )ت -

 م. 1967، مصر ،
 م. 2023، 1الثنائيات الضدية في شعر الأندلس ، احمد حاجم، دار غيداء للنشر والتوزيع، عمان ـ الأردن،ط  -
 م. 2016، 1سوريا، ط -جمهرة اشعار الصقليين ، تحقيق ودراسة أسامة أختيار ، دار المقتبس، دمشق   -
هـ(، تحقيق عبدالسلام محمد هارون،  مطبعة المصطفى البابي الحلبي ،مصر  255) ت   الحيوان ،  عمرو بن بحر بن محبوب الكناني الجاحظ -

 م. 1965، 2،ط
هـ( ، تحقيق احمد امين ، شوقي ضيف ، احسان عباس ، دار الكتب والوثائق القومية  597خريدة  القصر وجريدة العصر،  عماد الأصفهاني)ت -

 م. 2005مصر ،  -، القاهرة 
 م. 1959سوريا ، -هـ( ، تحقيق شكري فيصل ، المطبعة الهاشمية ، دمشق 597خريدة القصر وجريدة العصر ، عماد الأصفهاني )ت -
هـ(، تحقيق محمد المرزوقي ومحمد العروسي المطوي والحلاني الحاج بن يحيى،دار  597خريدة القصر وجريدة العصر ، عماد الأصفهاني)ت   -

 م. 1966،  3التونسية  للنشر، تونس ، ط 
 م. 1998، 4مصر، ط -الخطيئة والتكفير من البنيوية الى التشريحية ، عبدالله الغذامي ، الهيئة المصرية العامة للكتاب،  القاهرة -
  - هـ(، تحقيق بشير البكوش ،دار الغرب الأسلامي ، بيروت515الدرة الخطيرة في شعر الجزيرة ، ابي القاسم بن جعفر ابن القطاع الصقلي )ت -

 م. 1995،   1لبنان، ط
   م.2007، 1مصر ، ط -ديوان الشعر الصقلي ، جمع وتحقيق فوزي عيسى ، دار الوفاء لدنيا للطباعة والنشر، الاسكندرية -
 م. 1976العراق،   -ديوان علي بن عبدالرحمن البلنوبي الصقلي ، تحقيق هلال ناجي ،دار الرسالة لطباعة، بغداد -
 م. 1992، 1لبنان ، ط  -الرواية والتراث السردي، سعيد يقطين ، المركز الثقافي العربي ،بيروت  -
 م. 1956مصر،  -السرقات الأدبية ، بدوي أحمد طبانة ، نهضة مصر ، القاهرة -
هـ(، تحقيق شعيب الأرناؤوط وعادل مرشد و محمد كامل قرة بللي و عبداللطيف 273سنن ابن ماجة ، ابو عبدالله محمد بن ماجة القزويني )ت   -

 م. 2009،  1حرزالله، دار الرسالة العالمية ،لبنان،ط
 م. 2001، 2المغرب ،ط-الشعر العربي الحديث بنياته وإبدالاتها ، محمد بنيس ، دار توقبال للنشر ،الدار البيضاء  -
 م.1966،  3مصر ،ط -الشعر العربي المعاصر قضايا وظواهره الفنية والمعنوية ، اسماعيل عز الدين ، دار الفكر العربي ،القاهرة  -
 2المغرب ، ط -شعرية دوستويفسكي لميخائيل باختين ، ترجمة جميل نصيف التكريتي ، مراجعة حياة شرارة، دار توقبال للنشر ،دار البيضاء  -
 م. 1986،
لبنان   -هـ(، تحقيق محمد زهير بن ناصر الناصر، دار طوق النجاة ،بيروت  256صحيح البخاري ، ابو عبدالله محمد بن اسماعيل البخاري )ت -

 م. 2002، 1، ط
  - هـ(، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي ، مطبعة عيسى البابي الحلبي ، القاهرة261صحيح مسلم  ،ابو الحسين مسلم بن الجاج النيسابوري )ت   -

 م. 1955مصر،  



762

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 

هـ( ،تحقيق علي محمد البجاوي ومحمد ابو الفيصل ابراهيم ،دار الفكر العربي ، 395الصناعتين  الكتابة والشعر ، ابو هلال العسكري) ت -
 م. 1971، 2سوريا ،ط

 م. 1985، 2لبنان ، ط -ظاهرة الشعر المعاصر في المغرب ، محمد بنيس ، دار التنوير للطباعة والنشر، بيروت  -
 م. 1997، 2المغرب ، ط-علم النص ، جوليا كرستيفا، ترجمة فريد زاهي ، مراجعة عبد الجليل ناظم ، دار توقبال لنشر ، الدار البيضاء  -
 م. 2000،   2مصر ،ط -علم لغة النص ، عزة شبل محمد، مكتبة الأداب ،القاهرة  -
هت( ، تحقيق محمد محي الدين عبدالحميد، دار الجيل  لنشر والتوزيع و 456العمدة في محاسن الشعروآدابه ونقده،  ابن رشيق القيرواني )ت -

 م. 1981لبنان ،  -الطباعة ،بيروت 
 م. 2005، 2لبنان ط -هـ( ،شرح وتحقيق عباس عبد الستار ،دار الكتب العلمية ،بيروت322عيار الشعر ، محمد احمد بن طباطبا العلوي)ت -
 م. 2003،  1بنان،ط  -هـ( ،  تحقيق عبدالحميد هنداوي، دار المكتبة العلمية، بيروت، 170العين ، خليل بن احمد الفراهيدي )ت -
ة  في أصول الخطاب النقدي الجديد ، تزفيتان تودوروف ، رولان بارت، امبرتكو اكسو، مارك انجينو،  ترجمة احمد المدني، دار الشؤون الثقاف  -

 م. 1987،  1العامة ، بغداد ،العراق ،ط
 م. 2010، 1سوريا،ط -القصص القرآني في شعر الأندلسي ، أحمد حاجم، دار رسلان، دمشق  -
 م.  1995، 1هـ( ، تحقيق محمد عبد المطلب ،شركة المصرية العالمية للنشر، مصر ،ط471قضايا الحداثة ،عبد القاهر الجرجاني)ت -
 م.  1992، 1لذة النص ، رولان بارت، ترجمة منذر العياشي ، مركز الأنتماء المحلي ،سوريا، ط -
المنظور )ت - ابن   ، العرب  بيروت  711لسان   ، العربي  الإحياء تراث  ،دار  الصادف  الوهاب و محمد  امين محمد عبد  ،تحقيق  لبنان   -هـ( 
 م. 1999،
 م. 2007مصر، -هـ( ، تحقيق بدوي طبانة واحمد الحوفي ،دار النهضة ،القاهرة 630المثل السائر ، ضياء الدين ابن الأثير)ت  -
،  1لبنان ، ط  - هـ( ،تحقيق شعيب الأرناؤوط ، مؤسسة الرسالة ، بيروت  275المراسيل ، ابي داود سليمان بن الأشعت السجستاني بن اسحاق)ت -

 هـ. 1408
هـ( ، تحقيق محفوظ الرحمن زين الله  وعادل بن سعد و صبري 292مسند البزار ، ابو بكر احمد بن عمرو بن عبدالخالق المعروف بالبزار)ت  -

 م. 1988، 1عبد الخالق الشافعي ، مكتبة العلوم والحكم ، المدينة المنورة، ط
 م. 1979لبنان ،   -المعجم الأدبي ،  جبور عبد النور ، دار العلم للملاين ،بيروت -
 م. 1995،  2لبنان، ط -هـ( ، دار صادر، بيروت 626معجم البلدان ، شهاب الدين ابو عبدالله ياقوت بن الرومي الحموي )ت  -
 م. 1986معجم المصطلحات الأدبية ، ابراهيم فتحي ، المؤسسة العربية للناشرين المتحديين، التعاضدية العالمية للطباعة والنشر ، تونس، -
 م. 1999، 2لبنان ،ط -المعجم المفصل في الأدب ، محمد التونجي ، دار الكتب العلمية ،بيروت  -
 م. 2010، 2المغرب، ط- ، المركز الثقافي العربي ، دار البيضاء  نحو تأويل واقعي ، محمد مفتاح  -المفاهيم معالم -
 م. 2002، 1مصر ،ط -مناهج النقد المعاصر ، صلاح فضل ، ميريت لنشر المعلومات ،القاهرة  -
هـ( ، تحقيق السيد احمد سقر ، دار المعارف 631الموازنة بين الطائيين بين شعر ابي تمام والبحتري، ابي القاسم الحسن بن بشرالآمدي )ت   -

 م. 1954، 4مصر، ط - ،القاهر 
 م. 1981العراق،   -موقف النحاة من الأحتجاج بالحديث الشريف، خديجة الحديثي، دار الرشيد لنشر، بغداد  -
 م. 2002سوريا ،  -النص الغائب ،محمد عزام  ،دراسة من اتحاد الكتاب العرب ، دمشق  -
    م.2010، 2نظرية النص الأدبي ، عبد الملك مرتاض ، دار هومة للطباعة والنشر ، الجزائر ، ط -
هـ(،تحقيق وشرح محمد ابو الفيصل ابراهيم وعلي محمد البجاوي، 392الوساطة بين المتنبي وخصومه ، القاضي عبد العزيز الجرجاني  )ت -

 م. 1966مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه ،مصر،  
 الرسائل والأطاريح الجامعية

 م.  2012التناص في قصيدة المديح الأندلسية ، نهى حسين كندوح العبودي،)اطروحة دكتوراه( جامعة القادسية ، -
 م. 2022كلية الأداب،  –مدائح  الشعراء الصقليين، فاطمة الزهراء خليل ناصر، )رسالة ماجستير(،الجامعة العراقية  -



763

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 

 الدوريات والمجلات 
   م.2001، تشرين الثاني كانون الاول 36اصول مصطلح التناص ، فاضل عبودالتميمي ،مجلة الموقف الثقافي ،عدد -
 م. 2001،  40التناص إنتاجية المعاني ، حميد لحمداني ،مجلة علامات النقد ، العدد -
 م. 1991ايار  1، 1فكرة السرقات الأدبية ونظرية التناص، عبدالله الغذامي ، مجلة علامات في النقد،  العدد  -
 م.   1995كانون الاول 1،  18، رجاء عبيد،  مجلة علامات في النقد ،عدد  النص والتناص  -

- References 

- The Holy Quran . 

- Al-Itqan fi Ulum Al-Quran, Jalal al-Din al-Suyuti (d. 911 AH), edited by Muhammad Abu al-Fadl Ibrahim, 

General Egyptian Book Organization, Egypt, 1974. 

- Afaq al-Khitab al-Naqdi (Horizons of Critical Discourse), Sabri Hafez, Sharqiyat Publishing and Distribution 

House, Cairo - Egypt, 1st ed., 1996. 

- Infitah al-Nass al-Riwa'i: al-Nass wa al-Siyyaq (The Openness of the Narrative Text: Text and Context), 

Saeed Yaqtin, Arab Cultural Center, Casablanca - Morocco, 2nd ed., 2001 . 

- Bughyat al-Wu'ah fi Tabaqat al-Lughawiyyin wa al-Nuhat (The Desire of the Aware in the Classes of 

Linguists and Grammarians), Jalal al-Din al-Suyuti (d. 911 AH), edited by Muhammad Abu al-Fadl Ibrahim, 

Al-Maktaba al-Asriyya, Beirut - Lebanon, 1979 . 

- Tahlil al-Khitab al-Shi'ri (Analysis of Poetic Discourse), Muhammad Miftah, Arab Cultural Center, 

Casablanca - Morocco, 3rd ed., 1992 . 

- Tartib al-Madarik wa Tartib al-Masalik (The Arrangement of Perceptions and the Arrangement of Paths), 

Qadi Iyad bin Musa bin Iyad (d. 544 AH), edited by Saeed Ahmed Aarab, Publisher Kingdom of Morocco - 

Rabat, 1983. 

- Al-Tanas ma'a al-Hadith al-Nabawi (Intertextuality with the Prophetic Hadith), Ahmed Hajim, Ghaidar 

Publishing House, Amman - Jordan, 1st ed., 2025. 

- Al-Tanas: Nazariyan wa Tatbiqiyan (Intertextuality: Theoretically and Practically), Ahmed Al-Zoubi, Amoun 

Foundation for Publishing and Distribution, Amman - Jordan, 2nd ed., 2000. 

- Al-Tanaṣ wa-Jamālīyātuh fī al-Shiʿr al-Jazā’irī al-Muʿāṣir, Jamāl Mubārakī, Dār Hawmah, Algiers, 2003 AD. 

- Tahdhīb al-Lughah, Ibn Manẓūr ibn Aḥmad al-Azharī (d. 282 AH), edited by Aḥmad ʿ Abd al-ʿAlīm, reviewed 

by ʿAlī Muḥammad al-Bijāwī, al-Dār al-Miṣrīyah lil-Ta’līf wa-al-Tarjamah, Egypt, 1967 AD. 

- Al-Thunā’īyāt al-Ḍiddīyah fī Shiʿr al-Andalus, Aḥmad Ḥājim, Dār Ghaydā’ lil-Nashr wa-al-Tawzīʿ, Amman 

- Jordan, 1st ed., 2023 AD. 

- Jamharat Ashʿār al-Ṣiqilliyīn, edited and studied by Usāmah Akhtiyār, Dār al-Muqtabis, Damascus - Syria, 

1st ed., 2016 AD . 

- Al-Ḥayawān, ʿAmr ibn Baḥr ibn Maḥbūb al-Kinānī al-Jāḥiẓ (d. 255 AH), edited by ʿAbd al-Salām 

Muḥammad Hārūn, Maṭbaʿat al-Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī, Egypt, 2nd ed., 1965 AD. 

- Kharīdat al-Qaṣr wa-Jarīdat al-ʿAṣr, ʿImād al-Aṣfahānī (d. 597 AH), edited by Aḥmad Amīn, Shawqī Ḍayf, 

Iḥsān ʿAbbās, Dār al-Kutub wa-al-Wathā’iq al-Qawmīyah, Cairo - Egypt, 2005 AD. 

- Kharīdat al-Qaṣr wa-Jarīdat al-ʿAṣr, ʿImād al-Aṣfahānī (d. 597 AH), edited by Shukrī Fayṣal, al-Maṭbaʿah al-

Hāshimīyah, Damascus - Syria, 1959 AD . 

- Kharīdat al-Qaṣr wa-Jarīdat al-ʿAṣr, ʿImād al-Aṣfahānī (d. 597 AH), edited by Muḥammad al-Marzūqī, 

Muḥammad al-ʿArūsī al-Maṭwī, al-Ḥallānī al-Ḥājj ibn Yaḥyá, Dār al-Tūnisīyah lil-Nashr, Tunis, 3rd ed., 1966 

AD. 

- Al-Khaṭī’ah wa-al-Takfīr min al-Binyawīyah ilā al-Tashrīḥīyah, ʿAbd Allāh al-Ghadhāmī, al-Hay’ah al-

Miṣrīyah al-ʿĀmmah lil-Kitāb, Cairo - Egypt, 1st ed., 1998 AD . 

- Al-Durrah al-Khaṭīrah fī Shiʿr al-Jazīrah, Abī al-Qāsim ibn Jaʿfar ibn al-Qaṭṭāʿ al-Ṣiqillī (d. 515 AH), edited 

by Bashīr al-Bakūsh, Dār al-Gharb al-Islāmī, Beirut - Lebanon, 1st ed., 1995 AD. 

- Dīwān al-Shiʿr al-Ṣiqillī, collected and edited by Fawzī ʿĪsá, Dār al-Wafā’ li-Dunyā lil-Ṭibāʿah wa-al-Nashr, 

Alexandria - Egypt, 1st ed., 2007 AD. 

- Dīwān ʿAlī ibn ʿAbd al-Raḥmān al-Balnūbī al-Ṣiqillī, edited by Hilāl Nājī, Dār al-Risālah lil-Ṭibāʿah, 

Baghdad - Iraq, 1976 AD. 

- al-Riwāyah wa-al-Turāth al-Sardī, Saʿīd Yaqṭīn, al-Markaz al-Thaqāfī al-ʿArabī, Beirut - Lebanon, 1st ed., 

1992 AD. 



764

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 

- al-Saraqāt al-Adabīyah, Badawī Aḥmad Ṭabānah, Nahḍat Miṣr, Cairo - Egypt, 1956 AD. 

- Sunan Ibn Mājah, Abū ʿAbd Allāh Muḥammad ibn Mājah al-Qazwīnī (d. 273 AH), edited by Shuʿayb al-

Arnā’ūṭ and ʿĀdil Murshid and Muḥammad Kāmil Qurrah Ballī and ʿAbd al-Laṭīf Ḥirz Allāh, Dār al-Risālah 

al-ʿĀlamīyah, Lebanon, 1st ed., 2009 AD . 

- al-Shiʿr al-ʿArabī al-Ḥadīth Binyātuhu wa-Ibdālātuhā, Muḥammad Bannīs, Dār Tūbqāl lil-Nashr, Casablanca 

- Morocco, 2nd ed., 2001 AD. 

- al-Shiʿr al-ʿArabī al-Muʿāṣir Qaḍāyāhu wa-Ẓawāhiruhu al-Fannīyah wa-al-Maʿnawīyah, Ismāʿīl ʿIzz al-Dīn, 

Dār al-Fikr al-ʿArabī, Cairo - Egypt, 3rd ed., 1966 AD. 

- Shiʿrīyat Dūsṭūyīfskī by Mīkhā’īl Bākhtīn, translated by Jamīl Naṣīf al-Tikrītī, reviewed by Ḥayāt Sharārah, 

Dār Tūbqāl lil-Nashr, Casablanca - Morocco, 2nd ed., 1986 AD . 

- Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Abū ʿAbd Allāh Muḥammad ibn Ismāʿīl al-Bukhārī (d. 256 AH), edited by Muḥammad 

Zuhayr ibn Nāṣir al-Nāṣir, Dār Ṭawq al-Najāh, Beirut - Lebanon, 1st ed., 2002 AD. 

- Ṣaḥīḥ Muslim, Abū al-Ḥusayn Muslim ibn al-Ḥajjāj al-Naysābūrī (d. 261 AH), edited by Muḥammad Fu’ād 

ʿAbd al-Bāqī, Maṭbaʿat ʿĪsá al-Bābī al-Ḥalabī, Cairo - Egypt, 1955 AD . 

- al-Ṣināʿatayn al-Kitābah wa-al-Shiʿr, Abū Hilāl al-ʿAskarī (d. 395 AH), edited by ʿAlī Muḥammad al-Bijāwī 

and Muḥammad Abū al-Fayṣal Ibrāhīm, Dār al-Fikr al-ʿArabī, Syria, 2nd ed., 1971 AD. 

- Ẓāhirat al-Shiʿr al-Muʿāṣir fī al-Maghrib, Muḥammad Bannīs, Dār al-Tanwīr lil-Ṭibāʿah wa-al-Nashr, Beirut 

- Lebanon, 2nd ed., 1985 AD. 

- ʿIlm al-Naṣṣ, Jūlyā Kristīfā, translated by Farīd Zāhī, reviewed by ʿAbd al-Jalīl Nāẓim, Dār Tūbqāl lil-Nashr, 

Casablanca - Morocco, 2nd ed., 1997 AD . 

- ʿIlm Lughat al-Naṣṣ, ʿIzzat Shibl Muḥammad, Maktabat al-Ādāb, Cairo - Egypt, 2nd ed., 2000 AD . 

- al-ʿUmdah fī Maḥāsin al-Shiʿr wa-Ādābih wa-Naqdih, Ibn Rashīq al-Qayrawānī (d. 456 AH), edited by 

Muḥammad Muḥyī al-Dīn ʿAbd al-Ḥamīd, Dār al-Jīl lil-Nashr wa-al-Tawzīʿ wa-al-Ṭibāʿah, Beirut - Lebanon, 

1981 AD. 

- ʿIyār al-Shiʿr, Muḥammad Aḥmad ibn Ṭabāṭabā al-ʿAlawī (d. 322 AH), commentary and edited by ʿAbbās 

ʿAbd al-Sattār, Dār al-Kutub al-ʿIlmīyah, Beirut - Lebanon, 2nd ed., 2005 AD. 

- al-ʿAyn, Khalīl ibn Aḥmad al-Farāhīdī (d. 170 AH), edited by ʿAbd al-Ḥamīd Hindāwī, Dār al-Maktabah al-

ʿIlmīyah, Beirut - Lebanon, 1st ed., 2003 AD . 

- Fī Uṣūl al-Khiṭāb al-Naqdī al-Jadīd, Tzvetan Todorov, Roland Barthes, Umberto Eco, Marc Angenot, 

translated by Aḥmad al-Madanī, Dār al-Shu’ūn al-Thaqāfīyah al-ʿĀmmah, Baghdad - Iraq, 1st ed., 1987 AD. 

- al-Qaṣaṣ al-Qur’ānī fī Shiʿr al-Andalusī, Aḥmad Ḥājim, Dār Ruslān, Damascus - Syria, 1st ed., 2010 AD. 

- Qaḍāyā al-Ḥadāthah, ʿ Abd al-Qāhir al-Jurjānī (d. 471 AH), edited by Muḥammad ʿ Abd al-Muṭṭalib, al-Shirkat 

al-Miṣrīyah al-ʿĀlamīyah lil-Nashr, Egypt, 1st ed., 1995 AD. 

- Ladhdhat al-Naṣṣ, Roland Barthes, translated by Mundhir al-ʿAyyāshī, Markaz al-Intimā’ al-Maḥallī, Syria, 

1st ed., 1992 AD . 

Lisān al-ʿArab, Ibn Manẓūr (d. 711 AH), edited by Amīn Muḥammad ʿAbd al-Wahhāb and Muḥammad al-

Ṣādiq, Dār Iḥyā’ al-Turāth al-ʿArabī, Beirut - Lebanon, 1999 AD . 

- al-Mathal al-Sā’ir, Ḍiyā’ al-Dīn Ibn al-Athīr (d. 630 AH), edited by Badawī Ṭabānah and Aḥmad al-Ḥūfī, Dār 

al-Nahḍah, Cairo - Egypt, 2007 AD. 

- al-Marāsīl, Abī Dāwūd Sulaymān ibn al-Ashʿath al-Sijistānī ibn Isḥāq (d. 275 AH), edited by Shuʿayb al-

Arnā’ūṭ, Mu’assasat al-Risālah, Beirut - Lebanon, 1st ed., 1408 AH . 

- Musnad al-Bazzār, Abū Bakr Aḥmad ibn ʿ Amr ibn ʿ Abd al-Khāliq al-Maʿrūf bi-al-Bazzār (d. 292 AH), edited 

by Maḥfūẓ al-Raḥmān Zayn Allāh and ʿĀdil ibn Saʿd and Ṣabrī ʿAbd al-Khāliq al-Shāfiʿī, Maktabat al-ʿUlūm 

wa-al-Ḥikam, Madinah, 1st ed., 1988 AD . 

- al-Muʿjam al-Adabī, Jubūr ʿAbd al-Nūr, Dār al-ʿIlm lil-Malāyīn, Beirut - Lebanon, 1979 AD . 

- Muʿjam al-Buldān, Shihāb al-Dīn Abū ʿAbd Allāh Yāqūt ibn al-Rūmī al-Ḥamawī (d. 626 AH), Dār Ṣādir, 

Beirut - Lebanon, 2nd ed., 1995 AD. 

- Muʿjam al-Muṣṭalaḥāt al-Adabīyah, Ibrāhīm Fatḥī, al-Mu’assasat al-ʿArabīyah lil-Nāshirīn al-Muttaḥidīn, al-

Taʿāḍudīyah al-ʿĀlamīyah lil-Ṭibāʿah wa-al-Nashr, Tunis, 1986 AD. 

- al-Muʿjam al-Mufaṣṣal fī al-Adab, Muḥammad al-Tūnjī, Dār al-Kutub al-ʿIlmīyah, Beirut - Lebanon, 2nd ed., 

1999 AD. 

- al-Mafāhīm Maʿālim Naḥw Ta’wīl Wāqiʿī, Muḥammad Miftāḥ, al-Markaz al-Thaqāfī al-ʿArabī, Casablanca 

- Morocco, 2nd ed., 2010 AD. 



765

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 

- Manāhij al-Naqd al-Muʿāṣir, Ṣalāḥ Faḍl, Mīrīt lil-Nashr wa-al-Maʿlūmāt, Cairo - Egypt, 1st ed., 2002 AD. 

- Al-Muwāzanah bayna al-Ṭā’īyayn: bayna Shiʿr Abī Tammām wa-al-Buḥturī, Abī al-Qāsim al-Ḥasan ibn 

Bishr al-Āmidī (d. 371 AH), edited by al-Sayyid Aḥmad Ṣaqr, Dār al-Maʿārif, Cairo - Egypt, 4th ed., 1954 AD . 

- Mawqif al-Nuḥāh min al-Iḥtijāj bi-al-Ḥadīth al-Sharīf, Khadījah al-Ḥadīthī, Dār al-Rashīd lil-Nashr, Baghdad 

- Iraq, 1981 AD . 

- Al-Naṣṣ al-Ghā’ib, Muḥammad ʿAzzām, a study from the Arab Writers Union, Damascus - Syria, 2002 AD. 

- Naẓarīyat al-Naṣṣ al-Adabī, ʿAbd al-Malik Murṭāḍ, Dār Hawmah lil-Ṭibāʿah wa-al-Nashr, Algiers, 2nd ed., 

2010 AD. 

- al-Waṣāṭah bayna al-Mutanabbī wa-Khuṣūmih, al-Qāḍī ʿAbd al-ʿAzīz al-Jurjānī (d. 392 AH), edited and 

annotated by Muḥammad Abū al-Fayṣal Ibrāhīm and ʿAlī Muḥammad al-Bijāwī, Maṭbaʿat ʿĪsá al-Bābī al-

Ḥalabī wa-Shurakāh, Egypt, 1966 AD. 

Theses and Dissertations (al-Rasā’il wa-al-Aṭārīḥ al-Jāmiʿīyah) 

- al-Tanāṣ fī Qaṣīdat al-Madīḥ al-Andalusīyah, Nuhā Ḥusayn Kandūḥ al-ʿAbūdī, PhD dissertation, University 

of al-Qādisīyah, 2012 AD. 

- Madā’iḥ al-Shuʿarā’ al-Ṣiqilliyīn, Fāṭimah al-Zahrā’ Khalīl Nāṣir, MA thesis, Iraqi University, College of 

Arts, 2022 AD . 

Periodicals and Magazines (al-Dawrīyāt wa-al-Majallāt) 

- Uṣūl Muṣṭalaḥ al-Tanāṣ, Fāḍil ʿAbbūd al-Tamīmī, al-Mawqif al-Thaqāfī magazine, Issue 36, November-

December 2001 AD . 

- al-Tanāṣ: Intājīyat al-Maʿānī, Ḥamīd al-Ḥamdānī, ʿAlāmāt al-Naqd magazine, Issue 40, 2001 AD . 

- Fikrat al-Saraqāt al-Adabīyah wa-Naẓarīyat al-Tanāṣ, ʿ Abd Allāh al-Ghadhāmī, ʿ Alāmāt fī al-Naqdmagazine, 

Issue 1, May 1991 AD . 

- al-Naṣṣ wa-al-Tanāṣ, Rajā’ ʿUbayd, ʿAlāmāt fī al-Naqd magazine, Issue 18, December 1995 AD . 


