
192

         Journal Of the Iraqia University (74-8) December(2025) 

 

 

ISSN(Print): 1813-4521 OnIine ISSN:2663-7502 

Journal Of the Iraqia University 
available online at: https://www.mabdaa.edu.iq 

 

س 
ّ
 في توظيف القواعد الأصولية لتفسير النص القرآني   منهج الشيخ عبد الكريم المدر

 من خلال تفسيره ) مواهب الرحمن( 

 فرحان فقي نبي خضر

 د. عثمان علي عثمانأ. م. 
 قسم التربية الدينية -فاكلتي التربية - جامعة كويه

Koya University -Ministry of Higher Education and Scientific 

Research 

 الملخص
  الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على خير خلقه محمد وآله وصحبه أجمعين.أما بعد من المعروف عند كثير من الناس أن الكرد قدموا 

 رة من رجالًا وعلماء كثيرين أُدخلت أسماؤهم في صفحات التاريخ في كثير من المجالات، وخاصة في مجال الشريعة الإسلامية، فقدموا أعداداً كثي
المدرس )رحمه   العلماء الكبار المخلصين لدين الله، ومن بين هؤلاء العلماء المشتغلين بكتاب الله، وأحد ألمع نجوم العالم الإسلامي الشيخ عبدالكريم

مسائل والموضوعات  الله(.هذا البحث يركز على بيان منهج الشيخ عبد الكريم المدرس في توظيف القواعد الأصولية لتفسير النص القرآني من ناحية ال
 المتعلقة بعلم أصول الفقه في تفسيره المسمى بـ"مواهب الرحمن"، وأن المنهج الأصولي الذي سلكه الشيخ المدرس في أكثر المباحث من خلال

متقدمين. تفسير  تفسيره للقرآن الكريم هو مذهب المتكلمين من الأصوليين، ونلاحظ أنه يراعي في كتابته أسلوب من سبقه من كبار المفسرين ال
وعلوم  مواهب الرحمن موسوعة ضخمة من العلوم الشرعية والآلية، حيث استخدم فيه الفقه وأصول الفقه والنحو والصرف والبلاغة والمنطق والعقيدة  

م على المسائل،  الحديث وغيرها، بحيث يتطرق إلى كل منها في المكان المناسب لها. كان الشيخ متمسكاً في منهجه بمسلك الشافعية في الحك
المدرس وعصره   في الفصل الأول: يركز البحث على التعريف بحياة الشيخ عبدالكريم.وأحياناً تراه يتمذهب بمذهب الجمهور في بعض الأحكام

سيره. بينما وحياته وجهوده العلمية والإرشادية ومنهجه في تفسير القرآن الكريم واهتمامه بالقواعد الأصولية في تفسيره "مواهب الرحمن" ومميزات تف
رق بين القواعد الأصولية  خُصص الفصل الثاني لمنهج الشيخ عبدالكريم المدرس في توظيف القواعد الأصولية لتفسير النص القرآني وتعريفه والف

س في  والقواعد الفقهية، مع بيان أهمية القواعد الأصولية في تفسير النص القرآني مع ذكر أسس وقواعد توظيف النص عند الشيخ عبدالكريم المدر 
القواعد الأصولية لتفسير النص القرآ ني عند الشيخ عبدالكريم  تفسيره "مواهب الرحمن". وبعد كل هذه المسائل ذُكرت بعض تطبيقات وتوظيف 

المدرس، ودلالة العبارة وشواهدها وإشارة النص وضوابطها واقتضاء النص وشواهدها في تفسير "مواهب الرحمان"، مع ذكر مختصر حول موضوع 
 ."ير "مواهب الرحمنأقسام اللفظ: ألفاظ العام والخاص والتخصيص والمشترك والحقيقة والمجاز والمطلق والمقيد ودلالتهما وشواهدهما في تفس

Abstract 
Praise be to Allah, the Lord of the Worlds, and peace and blessings be upon the best of His creation, Muhammad, 

and all his family and companions.As for what follows..It is clear to many people that Kurdish nationality has 

produced many men and scholars whose names have entered the pages of history in various fields, especially 

in the religious aspect. It has presented numerous great scholars who were devoted to the religion of Allah, each 

of them like a bright star in the sky of Islam. Among these scholars who engaged with the Book of Allah, and 

one of the brightest stars of the Islamic world, was Sheikh Abdul Karim Al-Mudarris (may Allah have mercy 

on him).This research is an explanation of (Sheikh Abdul Karim Al-Mudarris's methodology in employing 

fundamental principles for interpreting Quranic text) from the perspective of issues and topics related to the 

science of Usul al-Fiqh (principles of jurisprudence), in his exegesis titled "Mawahib al-Rahman." The 

fundamental methodology that Sheikh Al-Mudarris followed in most topics through his interpretation of the 

Holy Quran is the approach of the theologians among the scholars of Usul. We note that in his writing, he 



193

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

considers the style of those who preceded him from among the great early exegetes. The exegesis "Mawahib 

al-Rahman" is a massive encyclopedia of religious and instrumental sciences, where he used Fiqh 

(jurisprudence) and Usul al-Fiqh, grammar, morphology, rhetoric, logic, creed, Hadith sciences, and others, 

addressing each of them in their appropriate place. The Sheikh adhered in his methodology to the way of the 

Shafi'i school in judging issues, and sometimes you see him following the methodology of the majority (Jumhur) 

in some rulings. 

 المقدمة
وذاته  لا يخفى على مسلم أهمية النص القرآني ومكانته، إذ إنه المصدر الأساسي في التشريعات الإلهية، وهو المنطلق للمسلم في تعامله مع ربه  

عن طريق   وسائر أحواله، فالأصل أن المسلم يتعبد في هذا الكون بعمارة الدنيا والعمل بالدين وفق المنهج الإلهي، ومعرفة هذا المنهج لا تتم إلا
ولما كان النص القرآني يتبوأ هذه المكانة العظيمة، فإنّ العلماء قد بذلوا  .فهم النص القرآني الذي يبين ماذا أراد الله من الناس، والعمل فرع التصور

بَّرُواْ  وتطبيقاً لقوله تبارك وتعإلى ]ك    قصارى جهدهم في فهمه وتدبره واستنباط الأحكام منه، وذلك تلبية لحاجة المسلمين تَبٌ أَنزَلْنَهُ إ لَيْكَ مُبَرَكٌ لّ يَدَّ
[)ص/  ۦوَل يَتَذَكَّرَ أُوْلُواْ ٱلْأَلْبَب  ينَ يَسْتَن29ءَايَت ه  نْهُمْ لَعَل مَهُ الَّذ  وهُ إلى الرَّسُول  وَإلى أُول ي الْأَمْر  م  نْهُمْ  ( ، واستجابةً لتوجيهه تعإلى ذكره ]وَلَوْ رَدُّ ب طُونَهُ م 

يْطَانَ إ لاَّ قَل يلًا[)النساء/ولَوْلَا  ( ، ولم يكن فهم العلماء لهذه النصوص عشوائياً، بل كان محكوماً بوجود  83 فَضْلُ اللََّّ  عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَاتَّبَعْتُمُ الشَّ
 ساهمت أو محاولة ذلك والعمل به، وقدضوابط وآليات محددة لفهم النص القرآني، للوصول إلى الهدف الأسمى، وهو الكشف عن مراد الله تعإلى،  

العلوم.فإن فهم كلام الله سبحانه وتعإلى ومقاصده، والعلم بتفسيره   من الكلامو علم أصول الفقه وغيرها  وعلم العربية اللغة كعلم ذلك في كثيرة علوم
( الرسول  قال  عبده كما  على  الله تعإلى  أعظم نعم  المعارف والعلوم، ومن  أشرف  يعتبر من  الدين(  وتأويله  في  يفقهه  به خيراً  ( من يرد الله 

طاقاتهم 7312)البخاري: وحديثاً حسب  قديماً  الأئمة  فسره  وقد  وتحليله،  وفهمه  القرآن  دراسة  على  الإسلامية  الأمة  أقبلت  المنطلق  هذا  ومن   )
الشخصية بما لديهم من العلوم الشرعية واللغوية.  المحدودة وظروفهم القاسية، آخذين الفهم من السنة المطهرة وأقوال الصحابة وغيرهم واجتهاداتهم  

ر من معرفتها علم أصول الفقه، فأصول الفقه هو القواعد التي يوصل البحث فيها إلى استنباط الأحكام   من أدلتها ومن أهم العلوم التي لا بد للمفس 
رام وواجب ومستحب ومكروه ومباح، وهذه الأحكام تؤخذ من الأدلة  التفصيلية، أو هو العلم بهذه القواعد. وأما الفقه فهو معرفة الحكم الشرعي من ح

من التفصيلية من الكتاب والسنة. وأصول الفقه هو مجموعة القواعد التي تبين للفقيه المسلك الذي يجب عليه أن يلتزمه في استخراج الأحكام  
أحد المفسرين الذين يراعون ذلك في عصرنا الحاضر العالم العلامة الشيخ عبدالكريم المدرس، حيث فسر القرآن في سبع مجلدات تحت .أدلتها

وانب عنوان "مواهب الرحمن في تفسير القرآن"، وله قيمة علمية كبيرة من بين التفاسير، وقد أحببت أن أكتب سطوراً قليلة في إيضاح جانب من ج
وأخيراً فهذا بحثي المتواضع، بذلت فيه منتهى الجهد، وأرجو أن  .سير المبارك لبيان منهج الشيخ في علم أصول الفقه على وجه التحديدهذا التف

وفقني أكون قد وُفقت في ذلك، أدعو الله تعالى أن يجعل عملي هذا خالصاً لوجهه، وأن يجعله في عداد حسناتي يوم لا ينفع مال ولا بنون، وأن ي
 لخدمة كتابه ونصرة دينه وإعلاء كلمته، إنه نعم المولى ونعم النصير.

 اهمية البحث
 إن أهمية البحث تظهر في النقاط الآتية:

أن هذا البحث هو تعمق في كتاب "مواهب الرحمن" من حيث الأحكام وتوظيف القواعد الأصولية عند الشيخ المدرس، وذكر سطور قليلة من    -1
  ."مميزات تفسير "مواهب الرحمان

 مع أن البحث ليس الأول من نوعه، ولكنه بداية جيدة لفهم منهج الشيخ في تفسيره واهتمامه بالقواعد الأصولية.  -2
 ."أشرت إلى بعض القواعد الأصولية واهتمام الشيخ بتلك القواعد الأصولية وتوظيفها في تفسير "المواهب -3

 :أسباب اختيار البحث
 .خدمة كتاب الله تبارك وتعالى الذي تسابق لخدمته العلماء حفظاً ومطالعة وقراءة وشرحاً وتفسيراً وتعليماً  -1
دراسة مناهج المفسرين على اختلاف مذاهبهم تعطي الباحث فوائد كثيرة، حيث يعرف جهودهم ويستفيد من كتاباتهم وطرقهم وأساليبهم التي   -2

 .اتبعوها في التأليف
 بيان ما تمتع به الشيخ عبدالكريم المدرس من المكانة العلمية، مما جعلنا نحب أن نكون سبباً لتعريفه وإبراز شخصيت -3

 منهج البحث



194

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

حمن"، المنهج الذي اتبعته في هذه الدراسة هو المنهج الاستقرائي والتحليلي والوصفي، وهو ذكر توظيف النص القرآني في كتاب تفسير "مواهب الر 
 :وذلك حسب النقاط التالية

 .عزوتُ الآيات القرآنية إلى مواضعها من كتاب الله تعالى بذكر اسم السورة ورقم الآية في أسفل الصفحة .1
 .خرَّجتُ الأحاديث من كتب الحديث المعروفة، وما كان منها في الصحيحين أو أحدهما اكتفيتُ بتخريجه منهما .2
 .عرَّفتُ المصطلحات لغة واصطلاحاً، واستفدت أكثر من كتب اللغة .3
 ذكرت جميع المصادر التي استفدت منها في هذه الدراسة بصورة تفصيلية. .4

 الدراسات السابقة 
 :الدراسات المتعلقة بتفسير "مواهب الرحمن في تفسير القرآن" للمدرس

ة  العلامة عبد الكريم المدرس ومنهجه في تفسير القرآن وعلومه، إعداد: عبد الدائم معروف محمد الهوراماني، إشراف الدكتور محمد صالح عطي  .1
 .2٠٠7الجبوري، رسالة ماجستير، كلية الإمام الأعظم، 

الة  منهج الشيخ عبد الكريم المدرس في تفسيره "مواهب الرحمن في تفسير القرآن"، إعداد: أحمد بن عبد الرحمن، إشراف الدكتور أحمد فريد، رس .2
 .2٠11ماجستير، جامعة العلوم الإسلامية العالمية، كلية الدعوة وأصول الدين، الأردن، 

الاختيارات والترجيحات عند الشيخ عبدالكريم المدرس والشيخ محمد طه الباليساني، إعداد: صفاء عبود خلف، إشراف: أ.م.د. فاضل محمد   .3
 .2٠23كمبوع، رسالة ماجستير، جامعة الأنبار، كلية العلوم الإسلامية، 

مباحث الحكم نموذجاً، إعداد: هاور يَ عرم عولآ، رسالة ماجستير، كلية   –المنهج الأصولي للشيخ عبدالكريم المدرس في تفسيره "مواهب الرحمن"   .4
 .2٠23القانون والعلاقات الدولية، جامعة اللبنانية الفرنسية، 

م( في تفسيره "مواهب الرحمن في تفسير القرآن" عرض ودراسة، إعداد: إيلاف ليث موفق، 2٠٠5قواعد التفسير عند الشيخ عبد الكريم المدرس ) .5
 .2٠21كلية التربية للبنات،  -إشراف الدكتور قتيبة عباس حمد، رسالة ماجستير، الجامعة العراقية 

 خطة البحث

المبحث الأول: حياته :وقد اقتضت طبيعة البحث أن ينقسم إلى ثلاثة فصول، وكل فصل إلى عدة مباحث، وكل مبحث إلى ثلاثة مطالب كالآتي
المطلب الثاني: الحالة الاجتماعية: زواجه وأولاده .المبحث الثاني: جهوده في نشر  المطلب الأول: ولادته ونشأت،   وولادته ونشأته ورحلته وهجرته

العلمية،   العلوم الشرعية الثالث:   المطلب الأول: جهوده  المطلب الثاني: منهجه في تفسير القرآن الكريم واهتمامه بالقواعد الأصولية، المطلب 
: التعريف اهتمامه بالقواعد الأصوليةالمبحث الثالث: منهج الشيخ عبدالكريم المدرس في توظيف القواعد الأصولية لتفسير النص القرآنيالمطلب الأول

لمطلب الثاني: توظيف النص عند الشيخ عبدالكريم المدرس، المطلب الثالث:  أسس وقواعد توظيف النص  بالقواعد الأصولية لغة واصطلاحاً، ا 
أثر توظيف القواعد الأصولية لتفسير النص القرآنيالمبحث الرابع: تطبيق وتوظيف القواعد الأصولية  عند الشيخ عبدالكريم المدرس، المطلب الرابع:  

، المطلب الثاني: إشارة النص  "المطلب الأول: دلالة العبارة وشواهدها في تفسير "المواهب  لتفسير النص القرآني عند الشيخ عبدالكريم المدرس
"المواهب في  وشواهده  النص  اقتضاء  الثالث:  المطلب  "المواهب،  في  في ،  "وضوابطها  وتطبيقاتها  وشواهدها  ودلالاتها  الحقيقة  الرابع:  المطلب 

وأما الخاتمة فقد تضمنت أهم النتائج التي توصلت  ، المطلب الثالث: المطلق والمقيد "، المطلب الخامس: المجاز وشواهده في "المواهب ""المواهب
 .وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، وصلى الله على محمد وآله وصحبه أجمعين.إليها خلال كتابة هذه الدراسة

 المبحث الأول: حياته وولادته ونشأته ورحلته وهجرته
 المطلب الأول: ولادته ونشأته

م( من بنت باسم )خانم( من عشيرة )سوره 1892هـ /  1315قال الشيخ عبد الكريم المدرس )رحمه الله( في تاريخ ولادته: كان أبي تزوج في عام ) 
  قال الشيخ عبد الكريم المدرس )رحمه الله( في كتابه )علمائنا في  39،  2٠٠6جو( القريبة من قضاء شاندر التابع لقضاء بنجوين ) الهوراماني: 

فى ابن  خدمة العلم والدين(: أنا عبد الكريم بن محمد المتولد في قرية )تكية( على مقربة من مركز ناحية خورمال، ابن فتاح ابن سليمان ابن مصط
راو سوبحان  محمد، من عشيرة )هۆزی قاضي( القاطنين في الوقت الحاضر في مركز ناحية السيد صادق وفي قرية )مايندۆڵ( على عين )سه

:  1983(، وفي قرى أخرى مجاورة لها، ولدت في شهر ربيع الأول في موسم الربيع سنة ألف وثلاثمائة وثلاث وعشرين هجرية) المدرس، علمائنا،ئاغا



195

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

:  2٠٠7ولكن إبنه )محمد( أنه يقول سمع من والده، بأن ولادته كانت في قرية )طويَزة كويَرة( التابعة لقصبة مريوان)هةورامانى:سةدةيةك،  . (324
4٠ .) 

 المطلب الثانى: الحالة الاجتماعية:
لمدرس في  زواجه وأولادهأسرة المدرس أسرة محافظة، عُرفت بالصلاح والتقوى، وما يُعرف عن عائلته قليل جدًا وذلك لقلة المراجع، ماعدا ما ذكره ا 

( كان يعرف القراءة والكتابة، وهو من أتباع الشيخ 2٠18،1٠2فوالده محمد المشهور بـ)صوفي محمد( وكان ورعًا تقيًا سالكًا)أحمد:.ترجمة حياته
قة علاء الدين النقشبندي، ومن المريدين المخلصين له، ولتعلقه الكثير بالتصوف وحبه الكبير لشيخه ومرشده، أوصى زوجته وأولاده بعدم مفار 

،  2٠13وأما أمه )خانم( فهي من عشيرة )سوره جو( القاطنين في قرية شاندر التابعة لناحية سيد صادق)كرتكي:  .ء الدين النقشبنديالشيخ علا
م حينما كان الشيخ المدرّس في نركسه جار، تزوج زوجته الأولى )آمنة بنت الملا 1925هـ /  1344(فقـد تـزوج الشـيخ ثـلاث زوجـات:ففي سنة  38

  25)فاتح(: الذي ولد في  :م بعد أن أنجبت له ولدين وهما1928هـ /  1347ن الملا عيسى بن ملا محمد بك( والتي توفيت في عام  عبد الله ب
وبعد إلحاح الأقارب عليه ونظرًا  زوجته الثانية:.م(.)أسعد(: توفي وعمره لا يتجاوز أربع سنين5/1991/ 16هـ، وتوفي في تاريخ )1345رجب  

م وهي آمنة بنت الشيخ علي بن الشيخ قادر  1928هـ / 1347لظروفه، فقد تزوج للمرة الثانية في نفس السنة التي توفيت فيها زوجته الأولى في  
 :بن الشيخ أحمد، فولدت له ثلاثة أبناء وبنتين

هـ، قرأ على يد والده العلوم الشرعية كلها، وهو من أدباء الكرد المعروفين، وكان عضوًا سابقًا 1359/ ربيع الأول /    29محمد: الذي ولد في  -1
في السليمانية)كرتكي:    مقبرة سيوان (، ودفن في2٠17مارس )  12في القسم الكردي من المجمع العلمي العراقي، له أكثر من عشرين مؤلفًا، توفي في  

2٠13 ،38 .) 
هـ(، وهو خريج كلية الآداب قسم اللغة الإنكليزية من جامعة بغداد، وكلية القانون من الجامعة    136٠/ محرم /    23صلاح الدين: ولد في    -2

م، عين كعضو مناوب في مجلس الحكم  2001م، ومن ثم في شركة التأمين الإماراتي  2000نفسها، عمل في شركات التأمين في العراق إلى سنة  
 م، وهو الآن مستشار قانوني في المجلس الوطني الكردستاني في أربيل، ويسكن محافظة السليمانية.2003العراقي سنة 

هـ، وهي امرأة متزوجة وذكية ونشيطة، خريجة قسم اللغة  1353جمادى الأولى    1٠أحمد: توفي في صغره. و أما بناته: )عالية(: ولدت في  -3
جامعة بغداد، لها مؤلفات في القصص الكردية، والأدب والشعر الكردي، ولا تزال على قيد الحياة، وقاطنة في محافظة   -الكردية في كلية الآداب  

هـ، وهي خريجة الإعدادية، عملت موظفة في دائرة ضريبة بغداد، ثم نُقلت إلى وزارة التربية، وهي الآن  1363)عطية(: ولدت سنة  .سليمانيةال
المدرس:رؤذطارى، السليمانية)  في محافظة  للتربية  العامة  المديرية  في  الثالثـة(181،  1969معلمة  الزوجـة  عبـد    وأمـا  الشـيخ  بنـت  آمنـة  وهـي 

ـاكن في  الرحمن الشميراني وقـد رزقـه الله منهـا )فاطمـة ومحمد ونجيب وجلال وعبـد القـادر( ولم يبـق مـن هـؤلاء إلا محمد نجيب وهـو الآن س
 (. 54، 2٠12السليمانية، مـن خرجيـي كليـة الإدارة والإقتصاد، وأمـا غيره فقـد ماتـوا منـذ صغرهـم)بريفكاني:

 المبحث الثاني: جهوده في نشر العلوم الشرعية
 المطلب الأول: جهوده العلمية

علماؤنا، كان الشيخ عبدالكريم المدرس يتقن اللغات الكردية والفارسية والعربية، وقد شارك في الكثير من المؤتمرات الدينية في القطر) المدرس:  
،  (وكان من المجددين فأجرى على مناهج مدرسته الدينية تغييراً فصنف الطلاب الموجودين على درجات، فهو يدرس المتقدمين منهم1٠1،  1983

والسيرة   وأصحاب الدرجات العالية يدرسون المتوسطين، والمتوسطون الذين لهم معرفة وقابلية واقعية يدرسون الإبتدائية وقرر لهم دروساَ في الفقه 
مية مثل  وكانت تزوره البعثات العلمية من الجامعات الإسلا  (62،  2٠٠5النبوية والتوحيد والأخلاق بحيث استفاد الطلاب حسب قابلياتهم)ناجي:  

(وعند استقراره في بغداد متولياً للتدريس في الحضرة 2٠24الجامع الأزهر وجامع الزيتونة وجامعة القرويين وجامعة دار الندوة الهندية وغيرها)فالح:  
نيسيا، وظل يُدرّس ويؤلّف القادرية، قدم إليه عدد كبير من الطلبة، ليس من بغداد فقط، بل من خارج العراق من تركيا ويوغسلافيا وماليزيا وإندو 

على الرغم من كبر سنه وشيخوخته حتى أواسط التسعينيات، وبسبب اعتلال صحته انتقل في أواسط التسعينيات إلى غرفة في الحضرة القادرية.  
بالعراق والمكانة  مع أن الظروف السياسية التي مرت      (64،  2٠٠5لكنه بقي يمارس عمله ويقصده الطلبة في داره حتى جاوز المائة)ناجي:  

أن    العلمية التي كان يتمتع بها، إلا أنه لم يتقلد مناصب إدارية، بل حصر كل ما في وسعه من أجل التدريس والتأليف، ولكن هذا لم يمنعه من
 (. 63، 2٠13يتقلد مناصب علمية، أود أن أسردها في هذا المطلب بحسب تأريخها)كرتكي: 

 م.  1927م إلى 1924تولى مهنة الإمامة والخطابة والتدريس في قرية نركسه جار، وذلك من سنة  -1

https://ar.wikipedia.org/w/index.php?title=%D8%AA%D9%84_%D9%85%D8%A7%D9%85%D9%87_%D9%8A%D8%A7%D8%B1%D9%87&action=edit&redlink=1


196

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

م  1928  -هـ  1347بناءاً على طلب الشيخ علاء الدين النقشبندي تم تعينه مدرساً في ناحية بياره وذلك لمدة أربعة وعشرين عاماً، من سنة   -2
 م. 1951 - هـ 1371إلى سنة  

 م. 1954 - هـ 1374سنة   م إلى1921 -هـ  1371تم تعيينه مدرساً في جامع الحاج حان في السليمانية وذلك من   -3
 م.  196٠ -هـ  138٠  م إلى سنة1954 -هـ 1374عين مدرساً في التكية الطالبانية بمحافظة كركوك من سنة  -4
المؤرخ في 196٠  -هـ    138٠في سنة   -5 الجمهوري  المرسوم  إماماً وخطيباً في جامع الأحمدي بمحافظة بغداد، وذلك بموجب  م تم تعيينه 

 م. 15/1٠/196٠
 م.  1969  -هـ  139٠عين مدرساً في مدرسة )عاتكة خاتون( بتاريخ  -6
العائلة الكيلانية1973في سنة   -7 الكيلاني بإفتاء المسلمين في الأحكام الشرعية وإمامة صلاتي الظهر    م وبناءً على طلب  تم تكليفه بجامع 

 والعصر. 
 م. 2٠٠3م إلى 1974كان رئيساً لرابطة علماء العراق من  -8
 م، ومن بعدها عضو شرف(. 1996م إلى  1979كان عضواً عاملًا في المجمع العلمي العراقي من   -9

عراق، كان عضواً مراسلًا في مجمع اللغة العربية بدمشق، وعضواً مؤازراً في مجمع اللغة.يعد الشيخ عبد الكريم بيارة أبرز علماء الدين في ال -1٠
القاصي  مكانته المرموقة في نفوس محبيه ومريديه، وفي نفوس من عرفه من    - ومفتي العراق الأول لأهل السنة، وللشيخ عبد الكريم ـ رَحمَهُ اللهُ 

(ترك الشيخ عبد الكريم ثروة كبيرة من الكتب في مختلف العلوم والفنون  12،  2٠٠8والداني ل ما عرف به من شمائل وصفات أهّلته لذلك)الجبوري:  
لسيرة والتراجم كتاباً، توزعت على أمور العقيدة وعلم الكلام والتفسير والفقه والنحو والصرف والبلاغة والمنطق وا   15٠الإسلامية بلغت أكثر من  

نريمان   وغيرها.يعدّ المرحوم عبد الكريم المدرس أكثر مؤلف كردي من حيث غزارة الإنتاج، كما جاء في بيبلوغرافيا الكتب الكردية للمرحوم مصطفى
مدرس مجموعة من  حيث يأتي بعده مباشرة العلامة علاء الدين سجادي صاحب تاريخ الأدب الكردي وعشرات الكتب القيمة الأخرى، فقد قدم ال

 (. 13، 2٠٠8الكتب القيمة إلى المكتبة الكردية عدد صفحاتها اكثر من ستة آلاف صفحة فضلًا عن مؤلفاته القيمة باللغة العربية)الجبوري: 
 المطلب الثاني: منهجة في تفسير القران الكريم واهتمامه بالقواعد الأصولية



197

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

مواهب الرحمن في تفسير القرآن هو من إحدى التفاسير المعاصرة التي تشمل جميع آيات القرآن الكريم، ويتم التأويل   أولًأ:تفسير مواهب الرحمن
قع باللغتين  بطريقة اجتهادية بين العقل والرواية. مع أن المؤلف شيخ صوفي إلا أنه لم يفسرها تفسيراً صوفياً. وقد طبع تفسير موهب الرحمن في الوا 

مجلدات على التوالي، وهو تفسير تحليلي لجميع آيات القرآن الكريم. في بداية التفسير مدخل إلى علوم القرآن، في هذه    7و  9بية في  الكردية والعر 
القرآن وتحريره، المكي المقدمة نناقش مقدمات مختلفة لتفسير القرآن والتعريف به، مثل: مناقشة الوحي، نوعية الوحي، ترتيب الوحي، كيفية جمع  

فاسير،  والمدني.لقد أشار المدرس في مقدمة تفسيره إلى الأسباب التي دفعته لتأليف كتابه )مواهب الرحمن في تفسير القرآن( بالرغم من كثرة الت
الأمة المحمدية، وآراء العلماء   حيث قال: وقد فسر أئمة هذه الأمة بما وصلت إليه طاقاتهم، أخذين من النصوص الإلهية، والسنة النبوية، وإجماع

كل  المجتهدين المخلصين، فنشروا بين المسلمين تفاسير مختصرة، ومطولة، ومتوسطة، حسب قرائحهم النفيسة، ومنائحهم القدسية. ولكن لما كان ل 
بعض الأصدقاء أن أكتب   زمان أوضاع خاصة مبينة، ومشاكل مهمة معينة، واقتضى زماننا التعرض لبيان الحق في مهمات واردة، طلب مني

الله   على  توكلت   . الميدان.  هذا  لاقتحام  استطاعتي  وضعف  الشأن،  هذا  في  بضاعتي  قلة  مع  وإني  نبغيه  كنا  ما  يعالج  تفسيراً 
الكريم (يعد هذا التفسير من أهم مؤلفات الشيخ عبد الكريم المدرس، حيث يعكس جهوده في تقديم تفسير ميسر للقرآن  2٠11،28المنان)عبدالرحمن:

لى الجوانب  يناسب المسلمين من مختلف الثقافات والمستويات العلمية، يتميز بأسلوبه السهل والبسيط، مما يجعله مناسبًا لعامة الناس، مع التركيز ع
والقصص غير    التربوية والإرشادية في الآيات.تفسير ميسر يستخدم عبارات سهلة وواضحة، ويتجنب فيه المفسر الحشو والتطويل، وذكر الخلاف

التفسير    الموثوق فيها وروايات الإسرائيليات، ويركز علي المعني المقصود من الآية، وعني التفسير بالتصوف والأشارات اللغوية اللطيفة.يجمع بين
عية والاهتمام بالمأثور )نقل ما ورد عن السلف الصالح من تفسير الآيات( وبين الاجتهاد الشخصي المبني على الفهم الصحيح للنصوص الشر 

ل مكانة بتوضيح معاني الكلمات والمصطلحات القرآنية مع الربط بين الآيات وموضوعاتها المختلفة لبيان وحدة الرسالة القرآنية. وهو ما جعله يحت
التفسير بالمأثور،  مرموقة بين كتب التفسير.هذا التفسير يتكون من سبعة أجزاء، وطبع بعناية محمد علي القرة داغي. ويمكن تصنيفه ضمن كتب
  أسماء الله الحسنى بدأ الشيخ بالتفسير بعد المقدمة بفوائد هامة لقراءة وتفسير القرآن الكريم، ثم انتقل لسورة الفاتحة وصولًا لسورة الناس، ثم أتبعه ب

هـ، كان عمره حين بدأه خمسة وثلاثون عاما وأتمه وله من العمر سبعة   1344هـ وأنهاه في عام    1342بدأ الشيخ تأليفه لهذا التفسير في عام  و 
كر ( لقد سمى الشيخ المدرس تفسيره للقرآن الكريم باللغة العربية باسم )مواهب الرحمن في تفسير القرآن(ويذ2٠11،28وثلاثون عاما )عبدالرحمن:

،  1986تسميته لهذا الكتاب في مقدمته حيث يقول: )وسميتُ تفسيري هذا مواهب الرحمن في تفسير القرآن( بسلامة البيان)المدرس:تفسيرمواهب، 
م  (ويبدو أن مقصوده بتسميته بالمواهب أن هذا التفسير من مواهب الله تعإلى له، وليس من قدرة نفسه، وهذا دليل على تواضعه، يقول في ختا6

  التفسير )وأنا الخادم للعلم والدين عبد الكريم بن محمد بن فتاح بن سليمان بن مصطفى بن محمد الشهرزوري من عشيرة القاضي القاطنين في 
هـ، كما يتضح 14٠3م  1983(وبدا به في سنة  7/584،  1986ناحية سيد صادق ويدل ذلك على نسبة التفسير إليه( )المدرس:تفسيرمواهب،  

هـ المصادف  14٠4/ رجب   27م، وانتهى منه كلياً في  17/ 1983/9هـ مصادف 14٠3/  12/   1٠ه لتفسير سورة البقرة في تاريخ ذلك في ختام
 ( 236/ 2، 1986)المدرس:تفسيرمواهب، 1985

يريده، وللشيخ منهج في تفسيره لكن مما يلاحظ أنه   للقاريء ما يبين كي تفسيره خلال عليه  منهج يمر مفسّر لكُلّ   أَنَّ  يخفى لا ثانياً: مميزات تفسيره
وجه   لا يسير على كيفية واحدة ثابتة كما يفعله معظم المفسرين وخاصة المعاصرون، فإنه لا يراعي الترتيب في كل المرات، فأحياناً يبدأ بذكر

بما أن القرآن الكريم يشتمل على الإيجاز والإطناب، والمجمل المناسبة بين الآيات، وأحياناً يبدأ بسبب النزول، وأحياناً يبدأ بالإعراب، وهكذا.و 
 ( 917، 2٠23يأتي:)عةولآ:والمبين والمطلق والمقيد، والعموم والخصوص، وما إلى ذلك فإنه يراعي منهجاً يسير عليه في جميع تفسيره وهو كما 

 على بعضها شاهداً  وجعل  الأخرى، بالآيات الآية  مقابلة خلال من التفسير عمليّة في المفسر يسلكه الذي الطريق هو  تفسير القرآن بالقرآن  -1
(إن آيات القرآن يوضح بعضها بعضاً، فالمجمل  173،  2٠17ومقاصده)مركز المعارف:   الكريم القرآن معاني عن  الكشف  بغية الآخر، بعضها

العلماء وهو ما كان يرجع   اليه  يفسر بالمبين، والمطلق بالمقيد، والعام بالخاص وهكذا، وهذا المنهج يعتبر من اعلى مراتب تفسير القرآن عند 
أمر هين بحيث لا يقوم على شيءٍ من النظر الذي يدخل تحت مقدور كل إنسان،    الصحابة في تعريف على بعض معاني القرآن، وليس هذا العمل

ع والإدراك العميق للمفسر في القرآن ويدل  (، وهذا النوع مما يدل على الإطلاع الواس2٠24بل هو أمر يعرفه أهل العلم والنظر خاصة)الزهبي:
 على قدرته لربط الآية بعضها ببعض، فالشيخ المدرس نراه يدخل في هذا النطاق ويفسر القرآن بالقرآن في أكثر المواضيع.  

ه، بحيث تفسير القرآن بالسنة السنة النبوية: تعد المصدر الثاني من مصادر الشريعة الإسلامية وهي الركن الثاني الذي لا يتم فهم القرآن إلا ب -2
( هو الواسطة الوحيدة بين الله وخلقه وهو أعلم  ما يكون موضحاً له أو مُبيّناً لمجمله، أو مقيداً لمطلقه، أو مخصصاً لعمومه وذلك لأن الرسول ) 



198

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

كْرَ ل تُبَيّ نَ ل لنَّاس  مَا نُ  مْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ[)النحل/الناس بمرام الله تعإلى، كما يقول الشيخ المدرس في تفسير قوله تعإلى ]وأنزَلْنَا إ لَيْكَ الذّ  (  44زَلَ إ لَيْه 
ما يحتاج إلى الإيضاح هو تفسيره وكشف الغطاء عنه بتخصيص    ، فيقول: البيان بالنسبة إلى النصوص الواضحة هو التبليغ كما نزل، وبالنسبة إلى 

 التفسير من عمليّة في المفسر يسلكه  الذي الطريق (هو 917،  2٠23العام، وتقيد المطلق، وإيضاح المجمل، ونسخ ما نسخ منه وغير ذلك)عةولآ:
الكريم   القرآن معاني عن الكشف بغية الكريم  للقرآن سيرهمتف بصدد تقرير أو قول  أو فعل ( من ) النبيّ  سُنَّة  في ورد ممما الاستفادة خلال

 (.  2٠17،187ومقاصده)مركز المعارف: 
إذا لم  تفسير القرآن بأقوال الصحابة والتابعين.الصحابة رضوان الله عليهم شاهدوا عصر التنزيل وعاشوا مع القرآن وعرفوا موارد التنزيل، وهم    -3

( رجعوا إلى اجتهادهم، لأنهم يعرفون كلام العرب ومعاني الكلمات بالوقوف من ذلك  يجدوا التفسير في كتاب الله تعإلى ولا من سنة رسول الله )
معرفة أحوال اليهود والنصارى  ،  معرفة أوضاع اللغة وأسرارها، معرفة عادات العرب)على هذه الوسائل  في الشعر الجاهلي ويفسرون القرآن بالاعتماد

ه العلماء التفسير بالمأثور، مع لأنهم بينهم، قوة فهمهم وادراكهم للقرآن لأنهم شاهدوا التنزيل(وهذا النوع من التفسير يأتي في المرتبة الثالثة، ويسمي
 (نماذج:5/422، 1986وجود اختلاف عن التفسير بما أثر عن التابعين )المدرس:تفسيرمواهب، 

﴿يَدُ   يفةتوجد بعض الآيات في القرآن يدلّ ظاهرها على التجسيم؛ مثل الآيات الّتي تصف الله سبحانه وتعإلى بأنّه: "سميع" و"بصير"، والآية الشر   -1
مْ﴾ )الفتح/ يه  ثْل ه  شَ  ( لابد من إرجاع مثل هذه الآيات إلى الآيات المحكمة مثل الآية:1٠اللََّّ  فَوْقَ أَيْد  حيث يتّضح معناها  ( 1٠يْءٌ﴾)الفتح/َ﴿ليْسَ كَم 

سمانية بل  في ضوء هذه الآية وأمثالها، فعندما نقارن الآيات المذكورة مع الآيات المحكمة، فسوف يتبيّن أنّ المقصود باليد هنا ليست هي اليد الج
مْ﴾﴿يَدُ اللََّّ  فَوْقَ أَيْد   هي كناية عن شيء آخر كالقدرة مثلًا. وعلى هذا يمكن تفسير الآية  بمعنى قدرة الله. يه 

جاءت بعض الآيات بصورة مطلقة بدون قيد في حين ذُكرت آيات أُخرى مقيّدة ببعض القيود؛ فتفسير الآيات   الجمع بين الآيات المطلقة والمقيّدة  -2
رة للآيات المطلقة،   المطلقة بدون النظر في الآيات المقيّدة غير صحيح ولا يكشف عن المراد الجدّي للمتكلّ م، وبعبارة أخرى إنّ الآيات المقيّ دة مفسّ 

لَاةَ﴾، في حين قُيّد هذا الإطلاق بزمان خاص في آيات أخرى كما في   ة في بعض الآيات بصورة مطلقةفمثلًا جاء ذكر الصلا ﴿وَأَق يمُواْ الصَّ
مْس  إلى غَسَق  اللَّيْل  وَقُرْآنَ الْفَجْر﴾)الأسراء/ الآية: لَاةَ ل دُلُوك  الشَّ  (. 78﴿أَق م  الصَّ

مَهُ الله على سعة كبيرة من المعرفة باللغة والنحو وا  -4 لصرف، فهو  تفسير القرآن الكريم باللغة النحو والصرف والبلاغة والمنطق: فلأن المدرس رَح 
ال، ودرّس في هذا  الإمام في هذا المجال، وخدم فيه أكثر عمره، ولقد أخذ عنه العلم كثير من التلاميذ في العراق وإيران، وله مؤلفات في هذا المج

( سنة من عمره الشريف، فلذلك نراه يهتم بها في تفسيره، بحيث لايكاد يمر بآية فيها نوع من الغرابة أو الخفاء في المعنى 85المجال ما يقارب )
يتوغل فيها، بل يتناول منها  إلا ويضع الكلمة في ميزان الصرف أو يتطرق إلى معناها في اللغة أو يلجأ إلى إعرابها، ومع ذلك فإنه لا يفصل ولا 

 محل الشاهد وما يؤدي الغرض، لذلك لا يهتم بذكر المصادر في معظم الحالات.
رَاطَ الْمُسْتَق يمَ[ )الفاتحة/ نَا الصّ  ( فقال: ))الصراط لغة: الطريق، والمستقيم 6فمن ناحية اللغة: ما ذكره في سورة الفاتحة في تفسير قوله تعإلى ]اهْد 

 كما يكمن أجمال أهم مميزات التفسير فيما يلي:  ( 82/ 1، 1986المستوي، وفي الهندسة: أقرب خط واصل بين نقطتين )المدرس:تفسيرمواهب، 
لت قال:  أنه يذكر اسم السورة دائماً، وإن كان للسورة أكثر من اسم ذكره، ولكنه لا يلتزم بذلك في كل السور، ومثال ذلك: فعند تفسيره لسورة فص  -1

 سورة فصلت، وتسمى حم السجدة. 
ين يذكر مكان نزول السورة، وعدد آياتها، ومن ذلك:المثال: سورة الفاتحة:النزول: نزلت بمكة حين فرضت الصلاة، قيل: وبالمدينة مرة أخرى ح   -2

اني لأنها حولت القبلة من بيت المقدس إلى الكعبة المشرفة تطمينا للرسول(، وتأكيدا للاهتمام بالصلوات وقراءتها فيها.اسمها: وتسمى بالسبع المث
سيرمواهب،  سبع آيات تكرر قراءتها في الصلوات. وأم الكتاب لاشتمالها على جميع ما فيه من الثناء على الله تعإلى والتعبد بأمره ونهيه)المدرس:تف

1986 ،7/557  .) 
 كل سورة يذكر ترتيب السورة حسب نزولها في الغالب. المثال الأول: سورة فصلت: وتسمى حم السجدة.  عند بيان -3
 نزلت بعد غافر.    عدد الآيات: واياتها أربع وخمسون   النزول وهي مكية -
جملة،  بعد ذكره لإسم السورة، ومكان نزولها، وعدد آياتها، وترتيبها، يأتي في بالبسملة ثم يعرض مجموعة من الآيات فيفسرها كلمة كلمة، جملة    -4

ة التي تليها حتى ينتهي من الآية ثم ينتقل للتي تليها، فإذا انتهى من تفسير المجموعة كلها أتى بملخص تفسير هذه الآيات، ثم ينتقل إلى المجموع
 (  34،  2٠11وهكذا إلى نهاية السورة، وهو في الغالب يلتزم بهذا الترتيب)عبدالرحمن: 



199

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

والبيان، كما  يجعل الكلمة القرآنية بين قوسين، ثم يردفها ببيان الألفاظ والمعاني، والإعراب أحيانا وقد لا يقف عند آيات السورة جميعها بالتفسير    -5
 (. 1/6، 1986لا يعنى بتفسير الآية الواحدة أحيانا، بل يكتفي بالوقوف عند كلمة أو جملة منها)المدرس:تفسيرمواهب، 

المكان:    ذكر سبب النزول إن كان للآية سبب النزول دائما، وقد وعد بهذا في مقدمة تفسيره ووفي بوعده ومن الأمثلة على ذلك: سورة الأنفال    -6
 مدنية.

اللغوية   -7 بالحقائق  اهتمامه  على  الأمثلة  ومن  أحيانا،  الصرفية  والقواعد  الإعراب  ونواحي  الاصطلاحية،  والحقائق  اللغوية،  المعاني  ذكر 
 (.  1/6، 1986والاصطلاحية)المدرس:تفسيرمواهب، 

لَاةَ وَم مَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنف   نُونَ ب الْغَيْب  وَيُق يمُونَ الصَّ ينَ يُؤْم   (.3قُونَ[ )البقرة/أولًا: ما جاء عند تفسيره لقوله تعإلى: ]الَّذ 
لغة  قوله: الإيمان في اللغة، وفي العرف المنطقي، وفي عرف الشرع: هو الإذعان العلمي والتصديق القلبي على حد سواء، غير أن الإيمان في ال

 (  33، 2٠11( )عبدالرحمن: 1/93،  1986وفي المنطق لم يشترطا بالتسليم )المدرس:تفسيرمواهب، 
رَة  هُمْ يُوق نُونَ ثانيا: ما جاء عند تفسيره لقوله تعإلى ] نُونَ ب مَا أُنز لَ إ لَيْكَ وَمَا أُنز لَ م ن قَبْل كَ وَب الْآخ  ينَ يُؤْم  ( قوله: والإيقان من اليقين،  4[ )البقرة/وَالَّذ 

 . (33،  2٠11وهو الاعتقاد الجازم الثابت المطابق للواقع)عبدالرحمن:  
 والكلام. يفسر كل آية بما يزيل اللبس والغموض عنها، بلغة سهلة الفهم والدلالة غالبا، لما في المباحث العقلية فيغلب على أسلوبه طابع المنطق    -8
 يذكر النكت البلاغية أحيانا، ويكشف عما في الآية من بيان.  -9

 عند تفسيره لآيات الأحكام يأتي بالمباحث الفقهية المطولة، وذلك بعد أن يفسر الآية.    -1٠
 يذكر أحيانا القراءات القرآنية، ويبين أثرها في المعنى.  -11
يختم المباحث المطولة ومسائل الخلاف بخلاصة جامعة، فتجده بعدما ينهي بحوثه الطويلة يعطيك خلاصة هذه البحوث والتي هي بمثابة   -12

 (. 1/93، 1986الزبدة، ويورد هذه الخلاصة بألفاظ متقاربة منها قوله وخلاصة الكلام)المدرس:تفسيرمواهب، 
 : اهتمامه بالقواعد الأصوليةالمطلب الثالث

،  1996القواعد جمع قاعدة، ومعنى القاعدة: أصل الُأس، وأساس البناء والقواعد الإساس، وقواعد البيت إسَاسُه)صدقي،  المعنى اللغوي للقواعد:  
نَّا[ )الب4٠9 يلُ رَبَّنَا تَقَبَّلْ م  نَ الْبَيْت  وَإ سْمَاع  دَ م  يمُ الْقَوَاع  حاً:القواعد: لأمر الكلي الذي (القواعد إصطلا127قرة/( ، ومنه قوله تعإلى: ]وَإ ذْ يَرْفَعُ إ بْرَاه 

[ )المائدة/7،  1983ينطبق عليه جزئيات كثيرة تفهم أحكامها منها:)سيوطي: ينَ آمَنُوا أَوْفُوا ب الْعُقُود  (وقوله تعإلى: ]وَأَق يمُوا  1(. قوله تعإلى: ]يَا أَيُّهَا الَّذ 
يعُوا الرَّسُولَ[ )النور/  كَاةَ وَأَط  لاةَ وَآتُوا الزَّ ، فجميع صيغ الأمر المجردة تندرج تحت هذه القاعدة، ويعرف بذلك وجوب ما تعلقت به صيغة  (56الصَّ

ه عن  الأمر: كوجوب الوفاء بالعقود ووجوب الصلاة، وإيتاء الزكاة، وطاعة الرسول.ومثل قاعدة: النهي يفيد التحريم، إلا إذا وجدت قرينة تصرف
هية المجردة، ويعرف بهذا الانطباق حرمة ما تعلقت به صبغ النهي، مثل: قوله تعإلى: ]وَلَا  التحريم«، فهذه القاعدة تنطبق على النصوص النا

نَا[ )الأسراء/ ل،  32تَقْرَبُوا الزّ  ر على غير ذلك، وهو اليأْصُول. يقال: أَصل مُؤَصَّ (تعريف الأصول لغةً:الَأصْلُ: أَسفل كل شيء وجمعه أُصول لا يُكَسَّ
ل وأَصُل الشيءُ: صار ذا أَصل يطلق على عدة معان منها)منظور، واستعمل ابن جني الَأصلي (الأصل ما يبنى 1/291،  1999ة موضع التأَصُّ

 عليه غيره. سواء كان البناء حسياً أو معنوياً. وهو الراجح. الأصل إصطلاحاً: فيطلق على عدة معان منها: 
لَاةَ 1  أي الدليل على وجوبها الآية الكريمة.  (43)البقرة/ [.الدليل. كقولك: الأصل في وجوب الصلاة قوله تعإلى ]وَأَق يمُواْ الصَّ
مفعول .القاعدة المستمرة. فيقال: إباحة الميتة للمضطر على خلاف الأصل أي خلاف القاعدة العامة، وكقول النحاة: الأصل أن الفاعل مرفوع، وال2

 (. 14، 2٠11منصوب: أي القاعدة المستمرة في الفاعل هي الرفع، وفي المفعول هي النصب، أو أن رفع الفاعل من قواعد علم النحو)خضر:  
 .الراجح. مثل قولهم: الأصل في الكلام الحقيقة، أي الراجع في الكلام حمله على الحقيقة، لا المجاز. 3
 .المستصحب فيقال: الأصل براءة الذمة، أي يستصحب خلو الذمة من الانشغال بشئ حتى يثبت خلافه. 4

 إهتمام الشيخ عبدالكريم بالقواعد الأصولية 
 (:  39٠،  2٠21أولًا: الأحكام التكليفية وله خمسة أنواع)سيداتي:

 الإيجاب: لغة: وجب الشيء أي لزم وجوباً، إصطلاحاً: عـرف الإيجاب إصطلاحاً بتعريفات عـدة:  -1

http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/katheer/sura2-aya4.html


200

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

وَجَبَتْ  ]فَإ ذَا  تعإلى  كقوله  شرعاً.  تاركه  يلام  الذي  الشارع  من  المتضي  الفعل  اللزوم.  وجه  على  الشارع  أمر  تركه.  على  اللوم  ورد  جُنُوبُهَا[    ما 
، وإما أن يكون بالعقوبة أو بالتهديد ومنها إما أن يكون بفعل الأمر أو طلب الأمر، وإما أن يكون بصيغة الطلب التي تدل على التحتيم.(36)الحج/ 

 (.  3٠9،  2٠٠6بها على التارك، ويكون فعل المكلف في هذه الحالات واجبًا عليه)الزحيلي:
اد  الندب: لغة: مصدر ندبة للأمر إذا دعاه إليه. إصطلاحاً: الخطاب المقتضي لإيجاد الفعل اقتضاء غير جـازم لجواز تركه وعـدم الجزم يستف -2

ينَ آمَنُوا إ ذَا تَدَايَنتُم ب دَيْنٍ إلى أَجَلٍ مُّسَ  من قرائن تحتف بالطلب  (.282مًّى فَاكْتُبُوهُ[ )البقرة/فـتـصـرفـه عــن كــونــه لــإيــجــاب. قوله تعإلى ]يَا أَيُّهَا الَّذ 
،  2٠٠6الفعل اقتضاء جازما لا يجوز معه ارتـكـاب الفعل، وإن ارتكبه أثم،)الزحيلي: التحريم: لغة المنع وإصطلاحاً: الخطاب المقتضي لترك  -3

نَا[ )الأسراء/291  . (32( مثل قوله تعإلى: ]وَلَا تَقْرَبُوا الزّ 
( إذا دخل أحدكم المسجد فلا يجلس حتى يصلي ركعتين)رواه الكراهة: لغة: البغض وإصطلاحاً: نهي الشارع لا على وجه الإلزام، مثل قوله )  -4

 (.  444البخاري/
يَت   91،  2٠16الفعل والترك،)خلاف:   الإباحة: لغة الإعلان والإذن، إصطلاحاً: خطاب الشارع بالتخيير بين  -5 ( مثل قوله تعإلى: ]فَإ ذَا قُض 

[ )الجمعة/ رُوا ف ي الْأَرْض  لَاةُ فَانتَش  مَهُ الله يسلك مسلك الجمهور في اعتبار 1٠الصَّ (ثم بعد هذا العرض للأحكام التكليفية نرى الشيخ المدرس )رَح 
الوضعية لا التكليفية، إذ أنه شافعي المذهب ودراه في المسائل الأصولية متأثراً بمذهب    الأحكام التكليفية خمسة، وجعل العزيمة والرخصة من

مَةُ الله في  الغزالي أبو حامد حتّى ألف كتابه في أصول الفقه على مستصفى الغزالي تحت عنوان )صفوة اللآلي( من مستصفى الإمام   الغزالي رَح 
يعُ  يعُوا اللَََّّ وَأَط  ينَ آمَنُوا أَط  نكُمْ[ علم أصول الفقه" ومما يدل على ذلك في مواهب الرحمن تفسيره لقوله تعإلى]يَا أَيُّهَا الَّذ  وا الرَّسُولَ وَأُول ي الْأَمْر  م 

يقول: )ثم ان الطاعة المذكورة مقيدة بأن يكون الحكم فعل واجب، أو مندوب، أو ترك حرام، أو مكروه، وإلا فلا طاعة لمخلوق في    (59)النساء/
ي  معصية الخالق، فلا إطاعة في تحريم حلال أو تحليل حرام، وأما المباح، فقال بعضهم، لا يجب اطاعتهم في شيء من جانبيه الإيجابي والسلب

شرح التقوى: )والتقوى في القول التلفظ باللفظ الواجب أو المندوب أو يجب ذلك محافظة على رعاية النظام( كما يقول الشيخ في  وقال آخرون:  
مواهب، المباح، بأن تترك القول الحرام والمكروه، وفي الفعل بالإتيان بالفعل واجب أو مندوب أو مباح، وتترك الحرام والمكروه( )المدرس:تفسير 

ينقسم الواجب إلى الفرض والواجب كما هو مذهب الجمهور، ولم يذكر العزيمة، (فلم يذكر فيها الكراهة التنزيهية والتحريمية ولم  4٠2/ 2،  1986
 (. 2٠23،921وبذلك يتبين منهجه واضحاً، وبما أن الشيخ المدرس جعل الأحكام التكليفية خمسة)عةولآ:  

 المبحث الثالث: منهج الشيخ عبدالكريم المدرس في توظيف القواعد الأصولية لتفسير النص القرانى

 المطلب الأول : التعريف بالقواعد الأصولية لغة واصطلاحا

القواعد  قبل تعريف القواعد الأصولية باعتبارها علماً ولقباً على هذا الفن يحسن أن نورد معنى القواعد والأصول من حيث اللغة والاصطلاح، لأن  
 الأصولية مركبة من جزأين، وبهذا يتبين تعريف القواعد الأصولية بشكل ادق.

 ( ومن تلك المعاني: 2٠٠4،4/137أولًا: تعريف القواعد لغة: القاعدة لغة: تطلق على معان متعددة ترجع إلى معنى الاستقرار والثبات، )الأزهري:  
يلُ  -1 نَ الْبَيْت  وَإ سْمَاع  دَ م  يمُ الْقَوَاع   (. 127[ )البقرة/الأساس: فقواعد البيت أسسه التي يقوم عليها، قال تعإلى: ]وَإ ذْ يَرْفَعُ إ بْرَاه 
قْفُ م نْ   -2 مُ السَّ د  فَخَرَّ عَلَيْه  نَ الْقَوَاع  مْ[ )النحل/وقد تطلق القواعد على أساطين البناء قال تعإلى: ]فَأَتَى اُلله بُنْيَانَهُمْ م  ( وبالجملة فإن أهم  26 فَوْق ه 

 (.  14٠2، 2٠18ين، وقواعد العلوم)مشهور:معاني القاعدة هو الأساس والأصل، وسواء أكان ذلك حسيا كقواعد البيت، أم معنويا كقواعد الد
 أما اصطلاحًا، فقد عُرّ فت بعدة تعريفات منها:  

 قضية كلية منطبقة على جميع جزئياتها. .1
 الأمر الكلي الذي ينطبق عليه جزئيات كثيرة، يُفهَم أحكامها منها.  .2
 (. 171، 1985حكم كلي ينطبق على جزئياته، ليتعرف أحكامها منه)الجرجاني:  .3

 ما لفظة )الأصول( لغة: جمع أصل، ومن معانيه:  
 أسفل الشيء، يقال: قعد في أصل الجبل، وقلع أصل الشجر، ثم كثر حتى قيل: أصل كل شيء: ما يستند وجود ذلك الشيء إليه.  .1
 وقيل هو: ما يُبنَى عليه غيره. .2

وأما )الأصل( في الاصطلاح فيطلق على عدة أمور.أحدها: الصورة المقيس عليها.الثاني: الرجحان، كقولهم: الأصل في الكلام الحقيقة، أي:  
 دلته. أي: أ  الراجح عند السامع هو الحقيقة لا المجاز.الثالث: الدليل، كقولهم: أصل هذه المسألة من الكتاب والسنة، أي: دليلها، ومنه أصول الفقه،



201

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 يبنى ما والأصل أصل، لغة: جمع ( الأصول2٠2٠الرابع: القاعدة المستمرة، كقولهم: إباحة الميتة للمضطر على خلاف الأصل )عبدالهادي:  
 اصطلاحاً: فيطلق على عدة معهان:  يستند وجود ذلك الشيء إليه.الأصول ما شيء كل وأصل  على غيره،

 عليه.  المقيس أي النبيذ، أصل  كقولهم: الخمر عليه المقيس - 1
 المجازي. المعنى دون  الحقيقي، المعنى هو السامع عند أي:: الراجح الحقيقة،  الكلام في  الراجح: كقولهم: الأصل - 2
 (. 2٠18،14٠4مشهور: والسنة أي: دليلها) الكتاب المسألة الدليل: كقولھم: أصل - 3

صاحب كتاب   -رحمه الله    -و أما القواعد الأصولية: قيل في تعريفها بأنها هي: أصول الفقه،، لذلك فإن بعض الأصوليين كابن الهمام الحنفي  
اعد  لقو )التحرير في أصول الفقه( عرف أصول الفقه بأنه: القواعد التي يتوصل بها إلى استنباط الفقه، فعرف أصول الفقه بأنه القواعد، فدل أن ا

صاحب كتاب )القواعد والفوائد الأصولية( فإن كلامه يدل   -رحمه الله    -الأصولية وأصول الفقه بمعنى واحد.وهذا ما يدل عليه صريح ابن اللحام  
ل بها في مختصره الأصولي عرف أصول الفقه بأنه القواعد التي يتوص  -رحمه الله  -بأن القواعد الأصولية هي أصول الفقه وأيضاً ابن الحاجب  

(  وبهذه 7،  1976إلى استنباط الأحكام الشرعية الفرعية من أدلتها التفصيلية. .. فإذا القواعد الأصولية هي: أصول الفقه في الجملة )زيدان: 
يعرف حكم الصلاة،    القواعد: يتوصل المجتهد إلى استنباط الفقه، أي إلى استنباط الأحكام الشرعية من أدلتها التفصيلية، فإذا أراد المجتهد مثلًا أن

لَاةَ ]قرأ قوله تعإلى فيقول: اقيموا(: صيغة أمر مجردة، وقاعدة: )الأمر للوجوب إلا لقرينة صارقة( تنطبق عليها، فينتج عن ذلك: أن  [  وَأَق يمُوا الصَّ
 القيام بالصلاة واجب.  

 المطلب الثاني : مفهوم و توظيف النص القرانى

( السبيل الوحيد لبيان ما استُشكل على المسلمين في فهم الفاظه  النص القرآني نص رباني مقدس، جاء لبيان مراد الله من عباده، وكان النبي )
الرغم  ومعانيه ثم رصيد لغوي أصيل يمتلكه المسلمون وقتئذ. بيد أن الأمر أصبح عسرا، والطريق إلى فهم مراد القرآن أصبحت غير مُعبَّدةٍ على  

( من جهة، ثم البون الزمني الشاسع بين وقت نزول القرآن وبداية  بي )من أن الله جعل القرآن ميسرا للذكر. والسبب في هذا الإعسار وفاة الن
 (. 16،  2٠2٠عصر التدوين الذي قارب قرنين من الزمان تغيرت فيهما اللغة واتسعت مدلولاتها وبعدت غير قليل عن الفصحى المتمكنة )عوض:

( ومن لسان النبى تلقف المسلمون سور القرآن وآياته الكريمة، وشرعوا فى تفسيرها النص القرآنى نص إلهى نزل به الروح الأمين على قلب النبى )
(وفي ظل هذا خرجت تفاسير كثيرة لبيان المعنى القرآني تنوعت بين اللغوي وما تفرع عنه من اختلافات بين النحاة  2٠19وفض معانيها)خليل:  

من تعصب لمذهب سياسي أو ديني مما أضر بالمعنى القرآني وخفاء دلالته على  في الإعراب وما يترتب عليه من معنى، والتأويلي وما شابه  
إياها    اولينالعامة وكثير من أهل العلم. ولهذا كان هذا البحث الموسوم بـ " النص القرآني بين اللغة والتأويل" نحاول فيه بيان هذه الإشكالية متن

حسب المهج العلمي الصحيح، وسأتعرض لبعض التفاسير التي اعتمدت على اللغة لبيان المعنى، والأخرى التي اتخذت التأويل منهجا في ذلك)  
(تفاعلت عقول المفسرين والمؤولين الأوائل مع آيات الكتاب الكريم، فبدأت نصوص جديدة فى الميلاد والوجود )نصوص  16،  2٠2٠عوض:  

(النص  2٠19( غطت فى بعض الأحوال على النص الأصلى، وأصبحت المصدر الأهم الذى يعتمد عليه المسلمون فى فهم دينهم )خليل:التفسير
لَتْ م   ب يرٍ[ ن لَّدُنْ حَك يمٍ خَ القرآني نص منسجم متكامل ومتناغم، يُكمّل بعضه البعض الآخر، مصداقا لقوله تعإلى: ]ك تَابٌ أُحْك مَتْ آيَاتُهُ ثُمَّ فُصّ 

ند  غَيْر  اللََّّ  لَوَجَدُوا ف يه  اخْت لَافًا كَث يرًا[ )النساء/وقوله تعإلى  (1)هود/ وهناك اتفاقًا بين أهل العلم على وحدة    (82: ]أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ م نْ ع 
فهم   النص الشرعي وانسجامه، قال الإمام الشاطبي: )الجميع على أن الشريعة الإسلامية لا اختلاف فيها ولا تناقض(وبناءً على ما سبق لا يمكن

القرآن الكريم، وحمل بعضها على بعض، وتكميل  النصوص القرآنية فهماً سليماً إلا بعد فهمها في كليتهما، بعد التتبع والاستقراء لمواطنها في  
قة واحدة، انفرط العقد وانهار البناء بعضها لبعض، لأن نصوص الوحي عبارة عن لبنات متراصة منسجمة كالعقد المنظوم. إذا فقدت منه حل

نية على ما  وتشوهت الصورة. وهذا ما أعطانا بناءً متكاملًا، وقد عبر عنه كثير من الباحثين ب: بنائية القرآن الكريم، فالقرآن المدني وأحكامه مب
( ثلاثة عشر سنة وهو يدعو إلى الإيمان بالله وباليوم الآخر، حتى  نزل مكة، والأحكام العملية مبنية على المبادئ الاعتقادية، وقد أمضى النبي )

ابويوسفي:   أوامر ونواهي)  العملية من  الأحكام  إلى  انتقل  الصحابة  نفوس  في  الإيمان والعقيدة  هذه  2٠14إذا ترسخ  لقيمة  إنكارنا  عدم  ( ومع 
جتهادية لا تتمتع بما يتمتع به النص الأصلى  رؤى بشرية االنصوص إلا أنها فى الأول والآخر نصوص مولدة عن النص الأصلى وهى تحمل  

آنى، من قداسة، وبالتإلى فهى نصوص يؤخذ منها ويرد، خصوصاً إذا أخذنا فى الاعتبار الطريقة التى تعامل بها المسلمون الأوائل مع النص القر 
 (.  2٠19« أى حفاظ القرآن الكريم )خليل: حيث تخصصت فئة منهم فى حفظه فى الصدور. وهى الفئة التى أطلق عليها فى ذلك الزمن »القراء



202

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

مؤسسات  ولا يزال الاهتمام الأكبر من جانب الكثير من بسطاء المسلمين حتى يوم الناس هذا موجهاً إلى حفظ القرآن الكريم، ليس ذلك وفقط بل إن  
م الجهد رسمية عديدة تنشغل بتحفيظ القرآن الكريم وتنظيم المسابقات ومنح الجوائز للأكثر قدرة على حفظ واسترجاع آياته الكريمة، لكن ما هو ك

عز  - مولى الذى يصرفه الفرد والمجتمع إلى الفهم المتعمق للنص القرآنى قياساً إلى الجهد الذى يبذل فى حفظه؟تعالَ نتأمل أول آية نستقبل بها ال
وهى آية صريحة فى الدلالة على أن الله تعإلى رب كل العوالم التى يحتشد بها    (1[ )الفاتحة/ الْحَمْدُ لله َّ  رَبّ  الْعَالَم ينَ فى كل صلاة آية ]  -وجل

من  الكون، وليس رب المسلمين وحدهم، لنا أن نسأل: إلى أى حد يحتكم المسلمون إلى مفهوم »ربوبية الله للجميع« بما يحمله مفهوم الربوبية  
(دعنا نستشهد من جديد بفاتحة الكتاب التى نردد فيها قوله تعإلى  2٠19ين )خليل:  معانى الرحمة والعطاء والعدل وغير ذلك فى التعامل مع الآخر 

الْمُسْتَق يمَ ] رَاطَ  نَا الصّ  الّ ينَ ۞    اهْد  مْ وَلَا الضَّ عَلَيْه  الْمَغْضُوب   مْ غَيْر   عَلَيْه  أَنْعَمْتَ  ينَ  الَّذ  رَاطَ  لو أنك سألت بعضاً من المسلمين    (7- 6[ )الفاتحة/ص 
العاديين فى معنى المغضوب عليهم أو الضالين فسيقولون إن المقصود بهم من غضب الله عليهم من عباده بسبب عدم طاعتهم له أو ضلوا عن  

ريم.ولو أنك سألت بعض قراء هدى الله، ذلك إذا لم يكونوا من قراء التفاسير ويعتمدون على الاستدلال العقلى والفطرى على معانى الكتاب الك
التفاسير حول معنى »المغضوب عليهم« أو »الضالين« فربما حصلت على شرح مختلف للدلالات، فقد تسمع من بينهم من يقول ]الْمَغْضُوب  

الّ ينَ[ فهم »النصارى«. والسر فى ذلك هو ما تذهب إليه بعض التفاسير فى تأوي مْ[ هم »اليهود«، أما ]الضَّ ل معنى الآية، مثل تفسير »ابن  عَلَيْه 
مْ[ فقال لهم »اليهود« وسألوه من المقصود  كثير« الذى يشير إلى حديث سأل فيه بعض الصحابة النبى )  ( عن المقصود بـ]الْمَغْضُوب  عَلَيْه 

 الْعَالَم ينَ[ فـ )المغضوب عليهم( تشمل  بـ»الضالين« فقال »النصارى«. وهو تأويل يتناقض مع المفهوم الأساسى الذى تأسست عليه فاتحة ]لله   رَب ّ 
فئة بعينها من   أو  بعينه  أم يهودياً، وكذلك من يضل. فالضلال ليس مكتوباً على جنس  أم مسيحياً  كل من يخرج عن طاعة الله مسلماً كان 

واجبة، مع الأخذ فى الاعتبار أمران،    (ليس معنى ذلك بالطبع المصادرة على ما اشتملت عليه كتب التفسير، فالاستفادة منها2٠19البشر)خليل:
ون أولهما أنها منتج بشرى يؤخذ منه ويرد، وثانيهما أن كل مسلم مطالب بأن يتعامل مع النص القرآنى ويستوعب الرسالة بنفسه وبشكل مباشر د

 (. 2٠19ص)خليل: وساطة، إلا فى حالة غموض بعض معانى المفردات، والبعد قدر المستطاع عمن يفرض عليه فهمه الخاص للن
 المطلب الثالث : أسس وقواعد توظيف النص عند الشيخ عبدالكريم المدرس

لجمع  يمكن تصنيف تفسير المدرس في مدرسة التفسير الأثري النظري، والتي تجمع بين الرواية، والاجتهاد والنظر والتحليل، لأن المدرس التزم ا
أثور هو  مبين المأثور عن النبي والصحابة والتابعين والرأي القائم على الاجتهاد والنظر، ويختص الأثر بالنقل الصحيف لذلك قيل: أن التفسير بال
ن، تفسير  مما لا دخل للاستنباط العقلي فيه أو الاجتهاد، ولا يمكن اعتبار التفسير بالمأثور إلا إذا استند على مصادر هي: تفسير القرآن بالقرآ

بي، والنيسابوري، القرآن بالسنة، تفسير القرآن بمأثور الصحابي، أو التابعي، ومن أشهر المفسرين في هذا النهج: الطبري، والسمرقندي، والثعل
(وقلما تجد كتابا من كتب التفسير بالمأثور خالياً تماماً من التفسير بالرأي، والنظر، ومن  2٠15،53والبغوي، وابن كثير، والسيوطي)عبدالرحمن:

ى المنقول تقصير وتفريط بلا الصعوبة أيضاً تجريد التفسير بالرأي من التفسير بالمأثور، وفي هذا يقول الشيخ محمد الذهبي رحمه الله: الجمود عل
في تأليف كتابه   -رحمه الله    - (وقد سلك الشيخ عبد الكريم المدرس  2٠2٠نزاع والخوض في التفسير لكل إنسان غلو وإفراط بلا جدال)الطيار:  

ثابتة المسندة من أقوال الصحابة  )مواهب الرحمن في تفسير القرآن منهج السلف والخلف في تفسير القرآن بالقرآن وبالأحاديث النبوية وبالآثار ال
ني( ثم  رضي الله عنهم والتابعين، ومن ثم فقد اكتسب تفسيره أهمية خاصة،كان شيخ كلما بدأ بتفسير سورة تبدأ أولأ بمكان نزل السورة)مكي أم مد

ر الخلاف بين العلماء حول المعنى اذا  ذكر أسماء السور ومعانيها، ثم فسر كل من عدة جوانب منها )اللغوي، النحوي، التجويد،. ..الخ( ثم ذك
لثناء باللسان  كان موجودا، ثم يذكر رأيه. فمثلُأ في سورة الفاتحة، حول ]الحَمدُ لله رَب  العَالمَين( هكذا جاء في مواهب الرحمن.والحمد لغة: هو ا

إنعامه سواء كان باللسان أو بالجنان أو بسائر الأركان.  على الجميل، سواء تعلق بالفضائل أو الفواضل. وعرفاً: فعل يشعر بتعظيم المنعم من جهة  
 به .. فالحمد اللغوي خاص موردا وعام متعلقاً، والعرفي بالعكس. والشكر لغة: هو الحمد عرفاً. وأما عرفاً: فهو صرف العبد جميع ما أنعم الله

لشكور، واللام في الحمد إما للجنس أي ماهية الحمد وجنسه وحقيقته، عليه فيما قرر له. وذلك في غاية القلة ولذلك قال تعإلى: )وقليل من عبادي ا 
ئق  أو للاستغراق أي كل فرد من أفراد الحمد صادر من أي حامد متوجه إلى أي محمود في مقابلة أي نعمة كان. أو للعهد العلمي أي الحمد اللا

(والرب: في الأصل مصدر بمعنى التربية أي 1/73،  1986تفسيرمواهب، بذاته تعإلى. وهو حمده بنفسه لنفسه ثابت الله سبحانه وتعإلى)المدرس:
صلها  إيصال الشيء إلى كماله تدريجاً. ثم وصف به الباري تعإلى مبالغة، فإنه مرب لمخلوقاته حسب حكمته البالغة، وموصلها إلى ما أراد أن يو 

لى غيره تعإلى إلا مقيداً بإضافة أو نحوها، مما يدل على ربوبية خاصة كرب إليه. وتقع صفة للباري معرفاً باللام أو مضافاً كما هنا. ولا يطلق ع
واه من المال ورب الدار.والعالمين: شبه جمع للعالم وهو اسم لما يعلم به الشيء كالخاتم والقالب غلب في ما يعلم به الصانع وهو كل ما ســـــ

http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/saadi/sura1-aya2.html
http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/saadi/sura1-aya6.html
http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/saadi/sura1-aya7.html


203

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

ع وقد حقق  الأعيــــان والأعراض فإنها لإمكانها وافتقارها إلى مؤثر واجب لذاته تدل على وجوده وهو اسم جمع لكونه على زنة المفردات كخاتم وطاب
 (.  1/73،  1986النحاة)المدرس:تفسيرمواهب، 

  لابد للمفسر من معرفة علم الفقه والأصول والنحو والمعاني والبيان بأوضاعهما التي هي من أعمدة التفسير، فبالمعاني يعرف خواص تراكيب   -1
 وحالكلام من جهة افادتها المعنى، للاحتراز عن نسبة الخطأ في تأدية المعنى المراد، وبالبيان يعرف خواص الكلم من جهة اختلافها بحسب وض

 الدلالة وخفائها. للاحتراز عن نسبة التعقيد المعنوي للقرآن الكريم.
لكريم من ينبغي للمفسر الاعتناء بما يمكن احصاؤه من المعاني التي يتكلم فيها البيغ، للتعرف على دقائق العربية واسرارها، لما تضمنه القرآن ا  -2

 معان دقيقة اشتملت وجوها تفسيرية عديدة. 
لابد للمفسر من التمرن على مطاب علمي المعاني والبيان، اذ لا طريق إلى تحصيل التفسير لغير ذوي الفطر السليمة بإتقان علمي المعاني   -3

 والبيان والتمرن فيهما.
، لابد لمفسر كتاب الله الباهر وكلامه المعجز ان يتعاهد بقاء النظم على حسنه والبلاغة على كمالها وما وقع به التحدي سليما من القادح  -4

 بحيث لا يخل بالصورة الفنية من جهة، والحفاظ على المعنى المراد من جهة أخرى. 
 لابد للمفسر ان لا يخرج عن حدود ما يستفاد من علمي المعاني والبيان، عند توظيفهما، ليكون تفسيره بذلك من التفسير باللغة، لا تفسير   - 5

 (.  2٠17بمحض الراي المنهي عنه) الحجار: 
 المطلب الرابع : أثر توظيف القواعد الأصولية لتفسير النص القرانى

ه ينبغي ل مَن أراد أن  لمّا كان طلب تفسير القرآن وتأويله واجباً، كان لابدّ من بيان الموارد والعلوم التي يستمد منها علم التفسير، وقد بيّن العلماء أنَّ 
م على تفسير كتاب الله تعإلى أن يكون محيطاً بعلومٍ شتّى تساعده على الخوض فيه بل وجعلوها شروطاً لابدّ أن   ر.وعلم  يُقد  تتوافر في المفسّ 

م على تفسير كتاب الله تعإلى، فهو من العلوم المعينة على فه م القرآن. فأصول  الأصول هو الآلة والأداة التي لابدّ أن يتسلّح بها كل من أراد أن يُقد 
ر في استنباط المعاني من كتاب الله الحكيم، لأنَّه يضبط قواعد الإ ستنباط ويُفصح عنها، بل هو من أعظم الطرق في  الفقه أداة يستعين بها المفسّ 

(وفائدة علم الأصول عامّة، فهي مرتبطة بجميع العلوم التي لها علاقة بالنصّ  واللفظ، فهو ليس  2٠23،5أستثمار الأحكام من الآيات) كريم:  
ر.لذا  مختصاً بعلم الفقه، فهو في الحقيقة علم فهم النص والاستنباط منه، ومن هنا فإنَّ علم أصو  ل الفقه يُعدُّ من مقدمات التفسير وأدوات المفسّ 

وف نرى في يمكننا القول بأنَّ علم الأصول هو مقدمة لفهم وتفسير القرآن الكريم، وأنَّ جُلَّ قواعده يمكن أن توظَّف في فهم النصّ  وتفسيره، فس
الآيات القرآنية سواء كانت في مجال الفقه أو العقائد أو الأخلاق أو التطبيقات أنَّ قواعد الأصول تُوظّف وتُستعمل في فهم وتفسير الكثير من  

فة التفسيرية، القصص.يمكننا أن نحدد وجه حاجة المفسر للقواعد الأصولية بناءً على الوظائف التي تقوم بها هذه القواعد التي تتجلى في: أولًا: الوظي 
أن به  الشريعة منهج تقديم الفقه  أصول علم  مقاصد من ونعني  نصوص  لفَهم  وقد متكامل  ابن  بسط وبيانها،  تفسيره   عاشور العلامة  مقدمة  في 

أحكام  التحرير والتنوير وجه حاجة المفسر للقواعد الأصولية، حيث قال: وأما أصول الفقه فلم يكونوا يعدونه من مادة التفسير، ولكنهم يذكرون  
علم   إحداهما: أن (2٠19وذلك من جهتين)الدخلاوي:   بعضه يكون مادة للتفسير،  والنواهي والعموم، وهي من أصول الفقه، فتحصل أن الأوامر

قد أودعت فيه مسائل كثيرة هي من طرق استعمال كلام العرب وفَهم موارد اللغة، أهمل التنبيه عليها علماء العربية، مثل: مسائل الفحوى   الأصول
والجهة الثانية: أن   علم الأصول من جملة العلوم التي تتعلق بالقرآن وبأحكامه، فلا جرم أن يكون مادة للتفسير. الغزالي  ومفهوم المخالفة، وقد عد

الاستنباطية: وهذه   علم الأصول يضبط قواعد الاستنباط ويفصح عنها، فهو آلة للمفسر في استنباط المعاني الشرعية من آياتها.ثانيًا: الوظيفة
ن بعض الأصوليين يقتصرون عليها في تعريفهم لعلم أصول الفقه، كما في قولهم: العلم بالقواعد  الوظيفة هي أبرز وظائف علم أصول الفقه، حتى إ 

ل بها إلى استنباط الأحكام الشرعية الفرعية من أدلتها التفصيلية. وعليه فإن قواعد هذا العلم تعين المفسر على حسن الفَهم لكلام الله   التي يُتوصَّ
،  2٠٠7تعإلى ودقة الاستنباط منه، إذ ليس لأحد أن يستنبط من القرآن على وَفق ما يهوى، بل هناك قواعد عامة وخاصة تحكمه وتقيّ ده)الوهبي: 

أسباب الخطأ في التفسير الغفلة عن القواعد، وذكر من أمثلة ذلك:    ( وقد اعتبر الدكتور عبدالرحمن بن صالح بن سليمان الدهش أن من 238
دليل، وتقييد   العام من غير  ذلك)الدخلاوي:  تخصيص  في  السلف  التنبه لاصطلاح  النسخ وعدم  في  دليل، والتوسع  القرآن من غير  أطلقه  ما 

2٠19  .) 
 المبحث الثالث: تطبيق وتوظيف القواعد الأصولية لتفسير النص القراني عند الشيخ عبدالكريم المدرس

 المطلب الأول: دلالة العبارة وشواهدها في تفسير المواهب



204

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

( فعبارة 121مثالها قوله تعإلى]وَلَا تَأْكُلُوا م مَّا لَمْ يُذْكَر  اسْمُ اللََّّ  عَلَيْه [)الأنعام/  وهي دلالة اللفظ على المعنى المتبادر فهمه من الصيغة.  دلالة العبارة:  
(والمعنى المستفاد من قوله تعإلى: ]وَلَا 874،  2٠٠5النص تدل على تحريم متروك التسمية، وهي تقابل دلالة المنطوق عند الجمهور)السلمي:

لَمْ يُذْكَ  أن الجمهور الأصوليين يقسمون الدلالة إلى دلالة  وهو النهي عن الأكل من متروك التسمية.  (121ر  اسْمُ اللََّّ  عَلَيْه [)الأنعام/  تَأْكُلُوا م مَّا 
أو المعنى المستفاد من صريح اللفظ،    (447،1993والمنطوق: فهو المعنى المستفاد من اللفظ من حيث النطق به)الفتوحي:  منطوق ودلالة مفهوم.

ن ينَ[)الأنعام/  وقد يقال: ما دل عليه اللفظ في محل النطق. ( عن ابن عباس ـ 118قوله تعإلى: ]فَكُلُوا م مَّا ذُك رَ اسْمُ اللََّّ  عَلَيْه  إ ن كُنتُم ب آيَات ه  مُؤْم 
أبو  فقالوا: يا محمد ا تأكل ما نقتل ولا تأكل ما يقتل الله ؟ فنزلت الآية رواه    -صلى الله عليه وسلم    -رضي الله عنهما ـ قال: أتى اليهود النبي  

وَلَا تَأْكُلُوا م مَّا لَمْ يُذْكَر  عن ابن عباس قال: لما نزلت: ]  (121داود والبزار والترمذي. وقوله تعإلى: ]وَلَا تَأْكُلُوا م مَّا لَمْ يُذْكَر  اسْمُ اللََّّ  عَلَيْه [)الأنعام/
( أرسلت فارس إلى قريش أن خاصموا محمدا فقولوا له: ما تذبح أنت بيدك بسكين فهو حلال وما ذبح الله  119[)الأنعام/ اسْمُ اللََّّ  عَلَيْه  وَإ نَّهُ لَف سْقٌ 

(.روي عن زيد بن أسلم قال: نزلت الآية أي ]أَوَمَن كَانَ مَيْتًا[  312/ 3،  1986بشمشـار من ذهب )يعني الميتة( فهو حرام)المدرس:تفسيرمواهب،  
وعمرو بن هشام وهو أبو جهل كانا ميتين في ضلالتهما فأحيا الله عمر الإسلام، وأعزه، وأقر أبا جهل على ضلاله وموته،   في عمر بن الخطاب

ابي  وذلك أن رسول الله دعا فقال: )اللهم أعز الإسلام بعمر بن الخطاب أو بعمرو بن هشام( فاستجاب الله له في عمر. رواه ابن المنذر وابن  
ن ينَ[ أمر مترتب على النهي عن اتباع المضلين، يعني    حاتم.قوله تعإلى: أيها المؤمنون لا تتبعوا ]فَكُلُوا م مَّا ذُك رَ اسْمُ اللََّّ  عَلَيْه  إ ن كُنتُم ب آيَات ه  مُؤْم 

قط، أو مع اسم الله جل جلاله، كأن  الكافرين، ولا تأكلوا مما لم يحبه الدين المبين، فكلوا مما ذكر اسم الله عليه لا ما ذكر اسم غيره تعإلى عليه ف
لَ لَكُم مَّا حَرَّ  أي      (.3/312،  1986مَ عَلَيْكُمْ[ )المدرس:تفسيرمواهب،  يقول باسم الله واسم اللات ]وَمَا لَكُمْ أَلاَّ تَأْكُلُوا م مَّا ذُك رَ اسْمُ اللََّّ  عَلَيْه  وَقَدْ فَصَّ

محرما على طاعم يطعمه إلا أن يكون ميتة )الآية من سورة الأنعام أيضا. وليس التفصيل ما في  بينه وأوضحه بقوله )قل: لا أجد فيما أوحي إلى  
رْتُمْ إ لَيْه  وَإ نَّ  قوله تعإلى )حرمت عليكم الميتة )الآية من سورة المائدة فإنها مدنية من آخر ما نزل فكيف يحال عليه ما ورد في مكة ]إ لاَّ مَا اضْطُ  ر 

لْمٍ[ مأخوذ من الوحي   كَث يرًا[ من الكفار م[ بتحريم الحلال وتحليل الحرام بأهوائهم الزائفة وشهواتهم الباطلة ]ب غَيْر  ع  لُّونَ ب أَهْوَائ ه  ]إ نَّ رَبَّكَ هُوَ أعَْلَمُ    ]لَّيُض 
ينَ[ أي بالمتجاوزين على الحق إلى الباطل)المدرس:تفسيرمواهب،   ريم المدرس في تفسير هذه الآية: أي (قال الشيخ عبدالك3/313،  1986ب الْمُعْتَد 

ذكر  وإن ترك ذكر اسم الله تعإلى تعمدا فسق وخروج من أدب الدين، وظاهر الآية حرمة أكل لحم حيوان لم يذكر اسم الله عليه سواء كان ترك ال
تعإلى )وانه لفسق(لأن ترك التسمية لا يكون عمدا أو نسيان، وإليه ذهب الإمام داود الظاهري، ولكن يبعد تعميم الترك من العمد أو النسيان قوله  

ات، فسقا لأن الناسي غير مكلف. ومذهب الإمام الأعظم حرمة الأكل عند ترك التسمية عمدا لا نسيانا، وكذلك مذهب الإمام مالك في بعض الرواي
عليه سهوا أو عمدا لا يحرم أكل لحمه، ومثله مالك وقال الشافعي: إن المقصود مما لم يذكر اسم الله عليه أنه ذكر اسم غيره عليه فترك التسمية 

(  في بعض الروايات. والدليل ما رواه أبو داود وعبد بن حميد عن راشد بن سعد مرسلا: )ذبيحة المسلم حلال ذكر اسم الله تعإلى أو لم يذكر
ندَكَ الْك بَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ ك لَاهُمَا فَلَا    (. 3/314،  1986)المدرس:تفسيرمواهب،   قال الشيخ عبدالكريم المدرس في تفسير هذه الآية:   ]إ مَّا يَبْلُغَنَّ ع 

في كنفك  دك( بمعنى  تَقُل لَّهُمَا أُفٍ[ كلمة إما فيه مركبة من إن الشرطية وما الزائدة للتأكيد، ولذلك صح إلحاق نون التأكيد بالفعل بعدها. وقوله )عن
( فاعل يبلغن، والجملة مع ما بعدها بيان لجملة( وبالوالدين إحسانا )باعتبار بعض الصور ويعلم حال  ورعايتك. وقوله )الكبر( مفعول به و)أحدهما

 سائر الصور بالأولى. وحاصله فإن بلغ أحد الوالدين أو كلاهما حد الكبر وضعف القوى مطلقا، ولا نت قلوبهما بحيث لا تتحمل أي عنف )فلا 
 (. 18٠/ 5، 1986المزعجة لك )أفً( )المدرس:تفسيرمواهب، تقل لهما( أو لأحدهما في حال من أحوال  

 المطلب الثانى: إشارة النص وضوابطها في المواهب

آبادي: )أومأ، كأشار، ويكوُ ن بالكف والعين والحاجب الفيروز  ليُفهم معنى ماقال  أومأ  إذا  إليه بيده،  لغة: الإيماء، من أشار  ( الإشارة  الإشارة 
أصالة ولا تبعا نص منً ، لكنه الزم عقلي ذاتي متأخر للمعنى الذي سيق  إصطلاحاً: هي دلالة اللفظ على معنى أو حكم غير مقصود للشارع لا

لغة: يقال: أشار إليه بيده أو بالعين والحاجب: أومأ إليه معبراً  (تعريف إشارة النص لغة واصطلاحاً 93، 2٠1٠أو شرع النص من أجله)حمودي:
ة النص، عن معنى من المعاني، وقيل: هي الدلالة على المحسوس المشاهد باليد أو غيرها.اصطلاحاً: ذكر علماء أصول الفقه تعريفات كثيرة لإشار 

قيل: هي ما ثبت  نقصان.  نذكر منها:قيل: هي دلالة اللفظ على ما لم يكن السياق لأجله، لكنه يعلم بالتأمل في معنى اللفظ من غير زيادة فيـه ولا
قيل: هي دلالة التزامية لمعنى اللفظ لم تقصد بسوقه، ويحتاج الوقوف   بنظم النص من غير زيادة، وهو ظاهر من كل وجه، ولا سيق الكلام لأجله

في فهمها لكونها   عليها إلى تأمل قيل: هي دلالة التزامية لا تقصد أصلًا لا بالذات ولا بالتبع، ولا أن تكون لتصحيح الكلام، والأذهان متفاوته
،  2٠1٠تساوي العبارةَ في إيجاب الحكم قطعا إلا أن العبارة أحق منها عند التعارض)الزاهدي:  (.حكمها:  329،  2٠٠4بعلاقة اللزوم)الرحيل:  

http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/qortobi/sura6-aya121.html
http://quran.ksu.edu.sa/tafseer/qortobi/sura6-aya121.html


205

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

يام  الرَّفَثُ إلى ن سائ كُمْ هُنَّ ل باسٌ لَكُمْ وَأَنْتُمْ ل باسٌ لَهُنَّ عَل مَ اللََُّّ أَنَّ (و الإشارة قسمان: واضحة وخفية.مثال ]25 لَّ لَكُمْ لَيْلَةَ الصّ  كُمْ كُنْتُمْ تَخْتانُونَ أُح 
رُوهُنَّ وَابْتَغُوا ما كَتَبَ اللََُّّ لَكُمْ  نَ الْفَجْر   أَنْفُسَكُمْ فَتابَ عَلَيْكُمْ وَعَفا عَنْكُمْ فَالْآنَ بَاش  نَ الْخَيْط  الْأَسْوَد  م   وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ م 
د  ت لْكَ   رُوهُنَّ وَأَنْتُمْ عاك فُونَ ف ي الْمَساج  يامَ إلى اللَّيْل  وَلا تُبَاش   (.187حُدُودُ اللََّّ  فَلا تَقْرَبُوها كَذل كَ يُبَيّ نُ اللََُّّ آيات ه  ل لنَّاس  لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ[)البقرة/  ثُمَّ أَت مُّوا الصّ 

( إذا كان  عن البراء قال: كان أصحاب محمد ) بدأ الشيخ عبدالكريم مدرس أولًا بسبب نزول هذه الأية الكريمة وذكر روايتين عن براء بن عازب
الرجل صائما فحضر الافطار فنام قبل أن يطعم، لم يأكل ليلته ولا يومه حتى يمسي، وإن قيس بن صرمة الانصاري كان صائما، فلما حضر  

الت:  الافطار أتى امرأته، فقال: هل عندك طعام؟ قالت لا، ولكن أنطلق فأطلب لك، وكان يومه يعمل فغلبته عيناه، وجاءته امرأته، فلما رأته ق
أحل لكم ليلة الصيام الرفث    -خيبة لك فأصبح صائما، فلما انتصف النهار غشى عليه، فذكر ذلك للنبي صلى لله عليه وسلم، فنزلت هذه الآية  

لَ( بصيغة  1915ففرحوا بها فرحا شديد)البخاري/  -نسائكم  إلى   (بعد ذكر سبب النزول قام بتفسير الآية من ناحية النحوية واللغوية، مثلًأ: )إُح 
ي الماضي للمجهول يقتضي أنه كان محرماً ثم نسخ وأبيح، وكلمة )الرفث( كلمة جامعة لكل ما يريد الرجل من إمرأته، وضمن معنى الإفضاء الذ

[ قال: إستئناف لبيان سبب الإحلال، وهو  هُنَّ ل باسٌ لَكُمْ وَأَنْتُمْ ل باسٌ لَهُنَّ (وفي تفسير ]337/ 1،  1986راد به الملامسة )المدرس:تفسيرمواهب،  ي
وتلازمهما تشبيهاً   قلة الصبر عنهن وصعوبة إجتنابهن، وأصل اللباس في الثياب، ثم ثمي إمتزاج كل واحد من الزوجين بصاحبه لباساً لا متزاجهماً 

[ أي تلك الأحكام الستة المذكورة المشتملة على: إيجاب  ت لْكَ حُدُودُ اللََّّ  فَلا تَقْرَبُوهابالثوب، أو لأن كل منهما يستر صاحبه ويمنعه من الفجورقوله: ] 
ها بسوء ولا وتحريم وإباحة حدود حاجزة بين الحق والباطل، فلا تقربوها حتى لا تقربوا الباطل، والذي أعتقده أن جملة لا تقربوها كناية عن لا تمسو 

ليهما غالبا، فكذلك كل حكم من أحكامه تعإلى، يجب المحافظة عليه،  تخالفوها، لأن من كان حارسا على طعام أو شراب واقترب منهما يمد اليد إ
(وقوله: )كذلك( أي كذلك المذكور من الأحكام  339/ 1،  1986ولا يخالفه المكلف. فذكر تلك الجملة كناية عن تلك الجملة)المدرس:تفسيرمواهب،  

العالمين)المدرس:تفسيرمواهب فيرتقون على مدارج رحمة رب  المعاصي  لعلهم يتقون  للناس  آيات أحكامه  آياته أي  المبينة يبين الله  ، الواضحة 
على إباحة االستمتاع بالزوجات في كل لحظة من لحظات الليل من أيام رمضان، بحيث يلزم من   (فمنطوق اآلية الكريمة يدل1/339،  1986

ول  جواز الوقاع في آخر لحظة من الليل، أن لم يتمكن من االغتسال قبل طلوع الفجر، إذ لا فاصل زمنياً للإغتسال، ثم هو مكلف أن يصوم من أ
 .(94، 2٠٠4 من مدلول إشارة النص)الرحيل:تلزم عدم تنافيهما، فيكون صيامه صحيحاً فمهماً النهار، فيجتمع له وصفا الجنابة والصوم وهذا يس

 المطلب الثالث: اقتضاء النص وشواهد في المواهب

: دلالة النص على شيء مسكوت عنه يتوقف صدق الكلام، أو صحته واستقامته على اعتبار ذلك المسكوت اصطلاحاً الاقتضاء لغة: هو الطلب. 
قال الشيخ عبالكريم المدرس في تفسير هذه   -1  شواهد:  فالتقدير: اسال أهل القرية. المقدر في الكلام، كقوله تعإلى ]وَاسْئَل  القَرْيَة  التي كنَّا في هَا[

( أي تباعدوا منه وأصل اجتنبه كان على جانب منه، ثم شاع 12الآية]يا أيُّها الذينَ آمنُوا اجتنبُوا كثيرًا منَ الظنّ إنَّ بعضَ الظنّ إثمٌ[)الحجرات/  
بحيث لا يقطع الطرف الآخر بأن يبقى عنده مرجوحا، كظنك بمن في التباعد. ومما ينبغي علمه ان الظن هو التصديق بالنسبة التامة الخبرية  

لْمٌ[)الأسراء/ يدور حول الازقة بالليل خائنا، فهذا الظن اذا كان في الاعتقاديات فهو ساقط لا اعتبار له. فقال تعإلى: ]وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَ  كَ ب ه  ع 
لا من اجتهاد انسان واصل إلى درجة الاستنباط فهذا يجوز العمل به، بل يجب. وأما اذا كان  ( وان كان في الاحكام العملية، فإن كان حاص36

أو مشهورا به فلا بأس في ذلك الظن بل ويجب عليه نصيحة    متعلقا بأحوال الناس وأفعالهم مع بعض، فان كان المظنون به مجاهرا بالفسق،
ومنعهم يعرف  الناس  لا  بمن  أو  الصالحين  بالناس  متعلقا  كان  اذا  وأما  واقترابه.  مجاورته  الآية    من  في  المراد  هو  وهذا  حرام،  فهو  حاله، 

 (.  12(، وفي ذلك قال تعإلى ]إنَّ بعضَ الظنّ إثمٌ[)الحجرات/172/ 7، 1986الكريمة)المدرس:تفسيرمواهب، 
(قال الشيخ: وجعلناهم قرناء لهم مسيطرين على قلوبهم ]تؤزُّهم  83وفي قوله تعإلى ]ألم ترَ أنَّا أرسلنا الشياطين على الكافرين تؤزُّهم أزًّا[)مريم/  -2

مْ[ أن يهلكوا من قريب فإنهم لا أزًّا[أي تغريهم إغراء على الأكاذيب والأباطيل وتهيجهم على المعاصي وهم يستمرون عليها، لذلك ]فَلَا تَعْجَلْ عَلَيْه  
ا[ الأيام والأنفاس )عدا( محدوداً، وهذه كناية عن اقتراب أجلهم فإن من كان محتض را لم يبق له إلا أنفاس يفرون من قدرة الله ]إ نَّمَا نَعُدُّ لَهُمْ عَدًّ

 (.  5/338،  1986قليلة قابلة للعد لقلتها)المدرس:تفسيرمواهب، 

 المطلب الرابع: الحقيقة ودلالاتها وشواهدها وتطبيقاتها في المواهب
 .اللفظ الذي بقي على ما استعمل فيه في أول ما عرف :أي الحقيقة: هي اللفظ المستعمل أولًا، فالحقيقة: ما بقي في الاستعمال على موضوعه، 

ضع له  والمقصود بذلك: اللفظ المستعمل في معناه المتبادر إلى الذهن، فاللفظ قد لا يكون له إلا معنى واحد في الأصل، فهذا المعنى هو الذي و 
فعلم أن الحقيقة والمجاز لا  .ذلك اللفظ، فاستعماله فيه هو الحقيقة، واستعماله لمعنى آخر ليس معناه الأول بواسطة تشبيه أو نقل يسمى مجازاً 



206

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

باللفظ المفرد تطلق على الحيوان المفترس المعروف، لكن إذا   )أسد(  يكونان إلا في المركب، فاللفظ المفرد يحمل في الأصل على الحقيقة، فكلمة
جاء أسد، يمكن أن يكون معناه رجل شجاع، ويمكن  :مثل كانت في أثناء الكلام فيمكن أن تكون على الحقيقة، ويمكن أن تكون على المجاز،

وقوله في تعريف الحقيقة: فالحقيقة ما بقي شائعاً في استعمال الناس له على موضوعه، أي على ما وضع له  .معناه الحيوان المفترس المعروف 
بمعنى: ثبت واستقر، لا من الحق الذي هو خلاف الكذب، فليس المجاز كذباً، ولو كان كذلك   )حق( مشتقة من والحقيقة:.على دلالته الأصلية

[)الكهف/82]وَاسْأَل  الْقَرْيَةَ الَّت ي كُنَّا ف يهَا[)يوسف/: فقول الله تعإلى لما جاز وروده في الوحي، دَارًا يُر يدُ أَنْ يَنقَضَّ لا يمكن  ، (77( ، وقوله تعإلى]ج 
من الحق،   فالحقيقة هنا: أن يكون هذا كذباً، ولو كانت الحقيقة من الحق الذي هو خلاف الكذب لكان ضدها يوصف بالكذب! وهذا غير ممكن،

قال الشيخ عبدالكريم  (.  14،  2٠17فحق عليهم القول بمعنى: استقر عليهم وتحقق فيهم، فهذا معنى الحقيقة)شنقيطي: هو الثابت المستقر،الذي  
[)الكهف/ دَارًا يُر يدُ أَنْ يَنقَضَّ ( أي يسقط من قدمه واختلال بنائه. والإرادة مجاز مرسل عن القرب  77مدرس في تفسير هذه الآية: ]فَوَجَدَا ف يهَا ج 

ئْتَ لَتَّخَذْتَ عَلَيْه  أَجْرًا[ تتقوى به   على المعاش لاسيما في هذه البلدة البعيدة عن الكرامة والانتعاش(  منه ]فَأَقَامَهُ[ الخضر بيده )قال( موسى ]لَوْ ش 
لَيْه  صَبْرًا[ من تلك الاعمال الصادرة ع عَّ يل  مَا لَمْ تَسْتَط  ئُكَ ب تَأْو  مني الموافقة لدستورنا والمخالفة لما أنت عليه من    قال: ]هَذَا ف رَاقُ بَيْن ي وَبَيْن كَ سَأُنَبّ 

م الأصوليون اللفظ الحقيقي إلى أقسام: لغوية، وشرعية، وعُرفية، وذلك حسب واضع  6/283،  1986درس:تفسيرمواهب،  الشريعة السماوية)الم (.قسَّ
ه ها واضعَ اللغة...، وقيل: شرعية، إن كان صاحب وضع  بت إليه الحقيقة، فقيل: لغوية، إن كان صاحبُ وضع  ا اللفظ، )فالواضع متى تعين نُس 

هم. الشارع...، ومتى لم يت ا، كما لكل طائفة من الاصطلاحات التي تخصُّ  عين قيل: عُرفية، سواء كان عُرفًا عامًّا، كالدابة لذوات الأربع، أو خاصًّ
في حل القيد وسميت بالوضعية، لاستعمال ها في موضعها   في الدعاء، و)الطلاق( )الصلاة( وهي ما وضَعها واضع اللغة، كلفظ  الحقيقة اللغوية:

ر الأول، وهذه يمكن أن تنقسم إلى نوعين: الأو  الأصلي ل:  الحقيقة العرفية: ما وضَعها أهلُ العُرف فنُقلت من معناها اللغوي إلى غيره، بحيث هُج 
حقيقة   )الدابة(  العرفية العامة: وهي التي وضَعها أهل العُرف العام، كالدابة لذوات الأربع، وهي في اللغة: لكل ما دب على وجه الأرض، فلفظ 

نْ دَابَّةٍ ف ي الْأَرْض  إ لاَّ عَلَى اللََّّ    :وضعية في استعمالها في كل ما يدب على الأرض، كما في قوله تعإلى زْقُهَا[)هود/]وَمَا م  ( وهي حقيقة عُرْفية  6ر 
قال الشيخ  شواهد:  (  2٠،  2٠14في تخصيصه بذوات الأربع، أو بالدواب ذوات الحمل، أو ببعضها دون بعض في البيئات المختلفة)رمضان:

بذات  عبدالكريم المدرس: الدابة اسم لكل حيوان ذي روح ذكر أو أنثى، عاقل أو غيره، تدب" على البطن أو القوائم مطلقا واختصاصها بالفرس أو  
المستقر أرضا   القوائم الأربع عرف طارىء. وإنما خص الدابة الأرضية بالذكر لأنها محط أنظار الناس الذين يهمهم الرزق أو أن المراد بالأرض

تَقَرَّهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا[ قالوا: المستقر موضع قرارها كانت أو لا. ومعنى على الله التزامه له لا وجوبه عليه، لأنه لا يجب عليه ولا عنه شيىء ]وَيَعْلَمُ مُسْ 
في الأصلاب، والمستودع موضعها في الأرحام وما يجري مجراها من البيض ونحوه. فالمستقر والمستودع اسما مكان. ويجوز أن يكون المراد 

الثابت ك الغير  القرار  الوطن، وبالمستودع محل  الغالب كدار  القرار  محل  المسافر والمستشفيات ونحوها)المدرس:تفسيرمواهب، بالمستقر  منازل 
ع لمسمى في اللغة، ثم استُعم ل في الشرع لمسمًّى آخرَ، مع ه جران الاسم للمسمى اللغوي بمضيّ     :(الحقيقة الشرعية4/281،  1986 كلُّ لفظ وُض 

يرة   )الصلاة(  الزمان وكثرة  الاستعمال في المسمى الشرعي، فلفظ بعد أن كان موضوعًا في اللغة  ليدلَّ على الدعاء، أصبح له دلالةٌ شرعية على شَع 
أصبحت حقيقتُه الشرعية عَقْدَ الزواج، بعد أن كان موضوعًا في اللغة للمعاشرة الجنسية)السمرقندي:  )النكاح( معيَّنة من شعائر الإسلام، ولفظ

نَ النّ سَاء  مَثْنَى وَثُلَاثَ وَرُبَاعَ[538،1984 طُوا ف ي الْيَتَامَى فَانك حُوا مَا طَابَ لَكُم مّ  فْتُمْ أَلاَّ تُقْس  الشواهد:ومعنى الآية الكريمة على  (3ء/  )النسا (]وَإ نْ خ 
نَ ا طُوا[ ولا تعدلوا في يتامى النساء إذا تزوجتم بمن فاتركوا ذلك ]فَانك حُوا مَا طَابَ لَكُم مّ  فْتُمْ أَلاَّ تُقْس  [ من غيرهن. وعلى الثاني ]وَإ نْ  ]وَإ نْ خ  لنّ سَاء 

طُوا[ في حقوق اليتامى فتحرجتم منها ف فْتُمْ أَلاَّ تُقْس  خافوا أيضا أن لا تعدلوا بين النساء وانكحوا مقداراً يمكن لكم الوفاء بحقوقهن مما طاب لكم خ 
ن ورعاية العدل في  وحسن عندكم من النساء ]مَثْنَى وَثُلَاثَ وَرُبَاعَ[ يعني ثنتين ثنتين، وثلاثة ثلاثة، وأربعة أربعة. هذا إذا أمكنكم الوفاء بحقوقه

ألا تعدلوا بينهن فانكحوا واحدة من الحرائر فقط أو باشروا ما ملكت أيمانكم بالغة ما بلغت من العدد لخفة مؤنتهن، وعدم  القسم بينهن.وإن خفتم  
م  وجوب القسم لأنهن مملوكات السادتهن ولسن كالحرائر المنكوحات في الأحكام، وليس مباشرتهن من جانبهم موقوفة على النكاح، بل الملك قائ 

 (.  314/ 1، 1986لم يكن من المحارم كالأخوات والبنات والخالات والعمات)المدرس:تفسيرمواهب، مقامه، وذلك إذا 
 المطلب الخامس: المجاز وشواهده في المواهب

يد بها تعريفه: هو استعمال اللفظ في غير ما وضع له لعلاقة بينهما، ومع قرينة صارفة عن إرادة المعنى الحقيقي. المجاز اصطلاحاً: كل كلمة أر 
والأول، أو بمعنى أوجز أو أسهل هو )اللفظ المستعمل في المعنى غير الموضوع له(،   غير ما وقعت له في وضع واضعها لملاحظة بين الثاني

كلمة )الوطيس( الموضوعة في اللغة للتنور في الحرب فإطلاق لفظة   ( في يوم حنين )اآلن حمي الوطيس(، إذ استعملقول الرسول ) ومثال ذلك



207

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 (.  2٠18،5باب المجاز)الخزرجي:  الوطيس على الحرب من
 ملاحظة: لمعرفة الفرق بين المجاز والحقيقة ننظر إلى ما يأتي:

 المجاز عدول واختراع فردي وهو آني لا تأريخي إلا إذا استقر في اللغة وتنوسي. .1
 العالقة بين الدال والمدلول في المجاز عالقة معللة ومسوغة.  .2
 .غاية المجاز التوسع في اللغة، وتوكيد المعنى، وعقد المماثلات بالمشابهة .3

 أنواع المجاز: 
طلع  ( المجاز اللغوي: وهو الذي يكون التجوز فيه باستعمال الألفاظ في غير معانيها اللغوية لعلاقة وقرينة، كقول الشاعر في مدح الرسول: )1)

 البدر علينا من ثنية الوداع(
ذي  ( المجاز العقلي: وهو الذي يكون في الإسناد بين المسند والمسند إليه حيث يسند الفعل إلى غير فاعله نحو: )بنى الأمير القصر( فإن ال2)

إلى غير ما   )من اسم فاعل، أو اسم مفعول أو مصدر(  (أو إسنادُ الفعل، أو ما في معناه2٠٠4،2٠يبني حقيقةً هو العامل لا الأمير)الزاهدي:  
(ومنه قوله تعإلى: ]فَمَا 2٠17،344هو له في الظاهر، من حال المتكلم، لعلاقة مع قرينة تمنع من أن يكون الإسناد إلى ما هو له)الهاشمي:  

تعذر حمل اللفظ  إلا عند    ( فإن الذي يربح حقيقةً هو التاجر، لاالتجارة.حكمه: لا يجوز أن يصار إلى المعنى المجازي 16رَب حَت تّ جَارَتُهُمْ[)البقرة/
وصفاته لمانع على معناه الحقيقي.وإذا ثبتت إرادة المعنى المجازي للفظ تعلق الحكم به. ولا يجوز الاعتماد عليه مطلقاً في تأويل أسماء الله تعإلى  

ثْل ه  شَيْ 74وهو قوله تعإلى: ]فَلَا تَضْر بُوْا لله َ  الَأمْثَالَ[)النحل/   عَت للإفادة, فإذا اسْتُعْم لَت على 11ءٌ[)الشورى/ ( ، وقوله تعإلى: ]لَيْسَ كَم  ( الكاف وُض 
 وجْهٍ لا يُف يد كان على خلاف الوضع.بلاغة المجاز العقلي: 

 تادية المعنى المقصود بأيجاز.   -1
 تحضير العلاقة بين المعنين الاصلي والمجازي.   -2 

(قال الإمام الغزالي: القرآن يشتمل على المجاز,  2٠17،345عدم خلو المجاز من مبالغة بديعية ذات اثر جعل المجاز رائعاً خلاباً)الهاشمي:     -3
أنكر اشتمال    خلافا لبعضهم, فنقول: المجاز اسم مشترك قد يُطْلَق على الباطل الذي لا حقيقة له, والقرآن مُنَزَّه عن ذلك, ولعلَّه الذي أراده من 

وقال الفراء عند تفسير قوله تعإلى:  .(وقال ابن حزم: لا يجوز استعمال مجاز إلا بعد وروده في كتاب الله أو سُنَّة رسوله ) القرآن على المجاز
ةٌ قَآئ مَةٌ يَتْلُونَ آيَات  اللََّّ  آنَآءَ اللَّيْل  وَهُمْ  نْ أهَْل  الْك تَاب  أُمَّ لاة   ، (113يَسْجُدُونَ[)آل عمران/    ]لَيْسُواْ سَوَآءً مّ  جُود في هذا الموضع اسم للصَّ فقال: »السُّ

جود، لأن التلاوة لا تكون في السجود ولا في الركوع)الفراء:  شواهد المجاز في مواهب الرحمن:.(231لا للسُّ
ينَ[)البقرة/  -1 لَلَةَ ب الْهُدَى فَمَا رَب حَت تّ جَرَتُهُمْ وَمَا كَانُواْ مُهْتَد  ينَ ٱشْتَرَوُاْ ٱلضَّ (قال الشيخ: يعني إن أولئك المنافقين كانت لهم فطرة سليمة 16]أُوْلَئ كَ ٱلَّذ 

لوا تلك الفطرة وما تؤل إليه، واختاروا مقابلها الزائف الفاسد المفسد.  مناسبة للهدى، وكانوا مستعدين لتوجيهها إليه، ولكنهم أساؤا معاملة النفس، وأهم
رؤس  وهو الضلال، فما ربحت تجارتهم ومبادلتهم، نقد الذهب ببالي الخشب. وما كانوا مهتدين لطريق التجارة الرابحة بل ضلوا فيها حيث ضيعوا 

الكاسدة، والهدى بالذهب والأحجار    الأموال والأرباح الواصلة في المال.وفي الآية الكريمة إستعارة الفاسدة  مكنية، حيث شبه الضلال بالأموال 
وتر  تخييلية"  إستعارة  والمعاملة  التبادل،  وسيلة  التي  والتجارة  الربح  وذكر  تخيلية.  إستعارة  وفيه  قرينة  إشترى  وذكر  الواردة،  شيح الكريمة 

 (.  1/1٠3، 1986لها)المدرس:تفسيرمواهب، 
ةٌ قَآئ مَةٌ يَتْلُونَ آيَات  اللََّّ  آنَآءَ اللَّيْل  وَهُمْ يَسْجُدُونَ[)آل  -2 نْ أهَْل  الْك تَاب  أُمَّ (قوله تعإلى: ]لَيْسُواْ سَوَآءً[ ضمير الجمع عائد  113عمران/    ]لَيْسُواْ سَوَآءً مّ 

ي الصفات، بل هم متفاوتون فاستأنف لبيان كيفية عدم التساوي  لأهل الكتاب جميعا لا للفاسقين خاصة. أي ليس أهل الكتاب كلهم متساوين ف
ةٌ قَآئ مَةٌ[ أي أمة مستقيمة على الطاعة ]يَتْلُونَ آيَات  اللََّّ [ أي يتلون آيات ال نْ أهَْل  الْك تَاب  أُمَّ [  وقال تعإلى: ]مّ  قرآن الكريم تعبدا وإطاعة ]آنَآءَ اللَّيْل 

كفلس، وأصله أأناي خففت الهمزة الثانية بقلبها ألفا، وقلبت الياء في الطرف همزة فصار ]وَهُمْ يَسْجُدُونَ[ أي   أي ساعاته، وآناء أفعال جمع اني
 يصلون، إذ القراءة تكون في الصلاة لا في الركوع والسجود.  

( ]وَاشْتَعَلَ الرَّأْسُ شَيْبا[ تمييز من نسبة الإشتعال إلى الرأس ومحول عن الفاعل أي اشتعل شيب الرأس، ومعناه 4]وَاشْتَعَلَ الرَّأْسُ شَيْبا[)مريم/    -3
الإجابة وثقة بسعة  أن شعر الرأس ابيض كله وصفا البياض من الشيب، فصار كلمعة ذات بريق ولمعان، وأنا إذ أناديك أناديك على رغبة في  

من   رحمتك العامة للناس والخاصة بالنسبة إلي إذ )لم أكن )في سالف الزمان إلى الآن( بدعائك شقيا( أي لم أكن في دعائي إياك خائبا في وقت
 (. 5/312،  1986الأوقات سواء دعوتك لدفع آفة من الآفات أو جلب كرم وهبة من الهبات)المدرس:تفسيرمواهب، 



208

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 الـخاتمة
 ( أما بعد: الحمد لله الواحد الأحد، والشكر له سبحانه على توفيقه وامتنانه، والصلاة والسلام على الحبيب المصطفى)

 فبعد أن من الله علي ووفقني على اتمام هذا البحث، يمكنني أن نلخص أهم النتائج التي توصلت اليه خلال هذه الدراسة وأهمها:
 كشفت هذه الدراسة عن جوانب مهمة من حياة الشيخ عبدالكريم المدرس ، فعرفت به من حيث اسمه ونسبه ، وولادته ونشأته ، وجوهوده . .1
والآلية، حيث استخدم فيه الفقه وأصول الفقه، وعلوم الحديث، وغيرها من   أن تفسير مواهب الرحمن موسوعة ضخمة من العلوم الشرعية .2

 العلوم، بحيث يتطرق إلى كل منها في المكان المناسب لها.
 المدرس في أكثر المباحث من خلال تفسيره للقرآن الكريم هو مذهب المتكلمين من الاصوليين،  أن المنهج الأصولي الذي سلكه الشيخ عبدالكريم .3

 المتقدمين. وأنه يراعى في كتابته أسلوب من سبقه من كبار المفسرين
القواعد  عرف كثير من الفقهاء أن أصول الفقه هو القواعد التي يتوصل بها إلى استنباط الأحكام الشرعية الفرعية من أدلتها التفصيلية. .. فإذا   .4

 لتفصيلية.الأصولية هي: أصول الفقه في الجملة وبهذه القواعد يتوصل المجتهد إلى استنباط الفقه، أي إلى استنباط الأحكام الشرعية من أدلتها ا
 كان الشيخ متمسكاً في منهجه في تفسيره بمسلك الشافعيين في الحكم على المسائل وأحياناً تراه يتمذهب بمذهب الجمهور في بعض الأحكام. .5
 أن المدرس كانت له شخصية متكاملة فلم يكن يكتفي بالنقل، بل كانت ناقش الموضوعات واستدل عليها وله آراء عديدة في هذا التفسير.      .6
ى إن ما قدمته هو نبذة ودراسة لحياة علم من أعلام التفسير في القرن العشرين وهو الشيخ عبد الكريم بن محمد بن فتاح بن سليمان بن مصطف .7

  بن محمد الشهرزوري ، الشهير بالمدرس ، وتفسيره ومواهب الرحمن في تفسير القرآن . 
 المصادر والمراجع

 أولًا: القرأن الكريم
 ثانياً: الكتب العربية

 ، الجزء الرابع. 2٠٠4لبنان،  -أبو منصور الأزهري، تهذيب اللغة، باب العين القاف، الطبعة الثانية، دار الكتب العلمية، بيروت .1
أحمد عبدالرحمن، منهج الشيخ عبدالكريم المدرس في تفسير مواهب الرحمن، رسالة ماجستير، جامعة العلوم الإسلامية ، كلية الدعوة وأصول   .2

 . 2٠11الدين، ، 
 . 2٠17لبنان،  -أحمد الهاشمي، جواهر البلاغة في الماني والبيان والبديع، الطبعة الأولى، المكتبة العصرية، بيروت .3
الألوكة،   .4 موقع  الفقهية،  والقواعد  الأصولية  الواعد  بين  الفرق  تعريفها،  الأصولية  القواعد  عبدالهادي،  محمد  يوم 2٠2٠أحمد   ،

 ليلًا.   9، الساعة  2٠24/ 28/12الزيارة،
 . 1993السعودية،   -تقي الدين أبو البقاء محمد بن أحمد الفتوحي ، شرح الكوكب المنير، الطبعة الأولى، مطبعة العبيكان، الرياض  .5
 . 1983لبنان،  -جلال الدين السيوطي، الأشباه والنظائر، الطبعة الأولى، دار الكتب العلمية، بيروت .6
 . 2٠23جواد كاظم كريم، توظيف القواعد الأصولية في نص القرآني، جامعة كربلا، كلية العلوم الإسلامية، قسم الدراسات القرآنية والفقه،  .7
 . 2٠11فلسطين،  -حسن سعد خضر، مراتب الحكم الشرعي، دراسة أصولية مقارنة، الطبعة الأولى، نابلس .8
 .  2٠1٠لبنان،  -حافظ ثناء الله الزاهدي، كتاب تلخيص الأصول، الطبعة الثالثة، دار الكتب العلمية، بيروت .9

 . 2٠2٠رجب إبراهيم أحمد عوض، النص القرآني بين إشكالية الفهم ودلالة النص، جامع سلطان عبدالحليم، كلية اللغة العربية،  .1٠
 . 31، العدد  2٠21سيدنا عالي سيداتي، الحكم التكليفي والوضعي وأثرهما في الفقه الإسلامي، مجلة العلوم الإسلامية،  .11
 . 1983عبدالكريم محمد المدرس، علمائنا في خدمة العلم والدين، الطبعة الأولى، مطبعة دار الحرية للطباعة والنشر، بغداد،   .12
 ، جميع الأجزاء.1989عبدالكريم المدرس، مواهب الرحمن في تفسير القرآن، الطبعة الأولى، مطبعة دار الحرية، بغداد،   .13
بغداد،  .14 إمام الأعظم،  كلية  القرآن، رسالة ماجستير،  التفسير وعلوم  في  المدرس وجهوده  عبدالكريم  العلامة  الهوراماني،  عبدالدائم معروف 

2٠٠6 . 
، ضاثخانةى  1عروف هةورامانى، سةدةيةك تةمةنى نورين، مامؤستا عةبدولكةريمى مودةر يس بة ثيَنوسى خؤى بناسة، ض بدولدائم مة عة  .15

 . 2٠٠7تيشك، سليَمانى، 
 عبدالله ملا سعيد ملا ويسي الكرتكي، جهود الشيخ عبدالكريم المدرس الفقهية، الطبعة الأولى، مطبعة ماردين، أربيل.  .16

https://www.islamweb.net/ar/library/index.php?page=bookslist&publisher=&author=91
https://www.islamweb.net/ar/library/index.php?page=bookslist&publisher=&author=91


209

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 . 1969عبدالكريم المدرس، رؤذطارى ذيانم، مخطوطة للشيخ عبدالكريم المدرس، كتب فيها سيرته الذاتية إلى سنة  .17
والكليات   عابد حسين جميل بريفكاني، الشيخ عبدالكريم المدرس وجهوده العلمية، المؤتمر الدولي للعلوم الإسلامية بين المدارس الدينية التقليدية .18

 . 2٠12الدينية المعاصرة، 
بغداد،  عبد الجبار عبد الله حسن مُحَمَّد الجبوري، عبد الكريم المدرس وآراؤه الكلامية، رسالة ماجستير غير منشورة،كلية أصول الدين، جامعة   .19

2٠٠8 . 
 . 2٠18علاءالدين أحمد عبدالله مشهور، القواعد الأصولية المتعلقة بالإلمام، كلية الشريعة، الجامعة الإسلامية بمدينة المنورة،  .2٠
 . 1985لبنان،  -علي بن محمد شريف الجرجاني، كتاب التعريفات، الطبعة الثانية، مطبعة لبنان، بيروت .21
 . 2٠18مشهور، القواعد الأصولية المتعلقة بالإلمام، كلية الشريعة، الجامعة الإسلامية بمدينة المنورة،  علاءالدين أحمد عبدالله .22
 . 1976مصر،  -عبدالكريم زيدان، الوجيز في أصول الفقه، الطبعة السادسة، مؤسسة القرطبة، القاهرة .23
 . 2٠1٠، 45عادل هاشم حمودي، إشارة النص عند الأصوليين، مجلة ديإلى، العدد   .24
 . 1984علاء الدين شمس النظر أبو بكر محمد بن أحمد السمرقندي، ميزان الأصول، الطبعة الأولى، مطبعة دوحة الحديثة، قطر،  .25
 . 2٠18عبدالباقي الخزرجي، محاظرة الحقيقة والمجاز، جامعة المستنصرية، كلية الآداب،  .26
 . 2٠16مصر،  -عبدالوهاب خلاف، علم أصول الفقه وخلاصة تأريخ التشريع، الطبعة الأولى، مطبعة المدني، القاهرة .27
 . 2٠٠5السعودية،  -عياض بن نامي السلمي، اصول الفقه الذي لا يسع الفقيه جهله، الطبعة الأولى، دار التدمرية، الرياض .28
 . 2٠٠7فهد بن مبارك الوهبي، نهج الاستنباط من القران، الطبعة الأولى، مركز الدراسات والمعلومات القرآنية، جدة، السعودية،  .29
 . 2٠24محمد الذهبي, منهاج المفسرين، موقع إدارة الدراسات الإسلامية.   .3٠
 . 1996لبنان،  -محمد صديقي أحمد، الوجيز في إيضاح قواعد الفقة الكلية، الطبعة الأولى، مطبعة الرسالة، بيروت .31
 . 1999،  1مصر، ج  -محمد بن مكرم بن، المعروف بـإبن منظور، لسان العرب، الطبعة الثانية، مطبعة دار المعارف، القاهرة .32
 . 2٠٠6سورية،  -محمد مصطفى الزحيلي، الوجيز في أصول الفقه الإسلامي، الطبعة الثالثة، دار الخير للطباعة والنشر، دمشق .33
  محمد الرحيل، إشارة النص ومدى الإستدالا بها في النصوص الشرعية والقانونية، مجلة جامعة دمشق للعلوم الإقتصادية والقانونية، المجلد  .34

 . 2٠٠4، 2العشرين، العدد 
 .  2٠17لبنان،  -محمد الحسن ددو الشنقيطي، شرح الورقات في أصول الفقه، الطبعة الثانية، دار إبن حزم، بيروت .35
 . 2٠17مركز المعارف للتعليم والتحقيق، أساسيات علم التفسير، الطبعة الأولى، مطبعة دار المعارف الإسلامية الثقافية،  .36
 . 2٠٠5هلال ناجي، من أعلام علماء كردستان في القرن العشرين، من منشورات مكتب الإعلام المركزي للاتحاد الوطني الكردستاني،  .37
اللبنانية الفرنسية،،  .38 هاور يَ عمر عولآ، المنهج الأصولي للشيخ عبدالكريم المدرس في تفسيره مواهب الرحمن، مجلة قةلآى زانست،جامعة 

 . 3، العدد 2٠23، 8المجلد 
 . 2٠14يحيى بن موسى بن رمضان، تسهيل الطرقات في نظم الورقات، الطبعة الأولى، دون رقم الطبع واسم المطبعة،  .39

 ثالثاً: الإنترنت
،  28/12/2٠24( يوم الزيارة  https://mtafsir.net/threadsجمال الدين فالح، المفسر الشيخ عبدالكريم المدرس، موقع ملتقى أهل التفسير) .1

 مساءً.  6الساعة 
 ( www.alukah.net/sharia، )2٠19علال الدخلاوي، حاجة المفسر للقواعد الأصولية. موقع الألوكة،   .2
 almerja.net/reading.php?idm=78448/. 2٠17عدي جواد الحجار، اسس توظيف مباحث المعاني والبيان،  .3
 ( www.elwatannews.com/news/details/4199387، )2٠19محمود خليل، النص القرآني والتفسير، موقع جريدة الوطن،  .4
الموقع)  .5 القرآنية،  للدراسات  التفسير  بالمأثور، مركز  التفسير  الطيار، مصطلح  سليمان  -tafsir.net/article/5388/mstlh-atمساعد بن 

tfsyr-balm-athwr-nqd-wt-asyl  ) 
 
 


