
175

         Journal Of the Iraqia University (74-8) December(2025) 

 

 

ISSN(Print): 1813-4521 OnIine ISSN:2663-7502 

Journal Of the Iraqia University 
available online at: https://www.mabdaa.edu.iq 

 

ه( 
ّ
د الخامنئي )دام ظل

ّ
 دراسة تحليلية  قواعد التفسير عند السي

 أ.م.د محمد كاظم رحمان ستاىش
 جامعة قم/ كلية الإلهيات والمعارف الإسلامية

 م.م حوراء حسن راضي الساري
 جامعة قم/ كلية الإلهيات والمعارف الإسلامية

Rules of Interpretation according to Sayyid Khamenei (may his shadow 

endure): An Analytical Study 

Assistant Lecturer Hawraa Hassan Radhi Al-Sari 
Qom University / Faculty of Theology and Islamic Studies 

njcjvfghas@gmail.com 

Prof. Dr. Muhammad Kazem Rahman Staish 

Qom University / Faculty of Theology and Islamic Studies 

kr.setayesh@gmail.com 

 الملخص:
كير والاستدلال،  إنّ العلاقة بين قواعد التفسير وعملية تفسير القرآن علاقةٌ بنيويةٌ منهجية، وهي تشبه العلاقة القائمة بين علم المنطق وعمليات التف

أصول الفقه إطارًا منهجيًا    وكذلك العلاقة بين أصول الفقه والفقه التطبيقي. فكما يُعدّ المنطق أداةً وقائية تصون الاستدلال العقلي من الزلل، ويُعدّ 
وسوء الانحراف  من  القرآني  الإدراك  حماية  في  نفسه  الدور  التفسير  قواعد  تؤدي  كذلك  الشرعية،  الأحكام  استنباط  في  الفقيه  أخطاء  من   يحدّ 

يُ  إلّا أنّ ذلك لا  العلمي،  الذهن  ارتكازيّ وبديهيّ في  القواعد يتمتع بطابعٍ  أنّ كثيرًا من هذه  سقط ضرورة تقعيدها وضبطها وبيان التأويل.ورغم 
لنص حدودها، فعدم استقصائها استقصاء شاملًا، أو تركها دون تدوينٍ وتحديدٍ دقيق، قد يؤدي إلى غفلة المفسّر عن بعضها أثناء التعاطي مع ا

تقنين قواعد التفسير بوصفها شرطًا أساسيًا   القرآني، وهذا الأمر يفتح المجال لوقوع الخطأ في فهم الآيات واستنباط مقاصدها. ومن هنا تتأكد ضرورة
 لسلامة المنهج ودقة النتائج.وهذا البحث يحاول الكشف عن أهم القواعد الحاكمة على تفسير السيد عليّ الحسينيّ الخامنئي )دام ظلّه(.

 القواعد، المنهج، التفسير، الخامنائيّ. الكلمات المفتاحية:
Abstract: 

The relationship between the rules of interpretation and the process of interpreting the Qur'an is a structural and 

methodological one, like the relationship between logic and the processes of reasoning and inference, as well as 

the relationship between the principles of jurisprudence and applied jurisprudence. Just as logic serves as a 

safeguard against errors in rational reasoning, and the principles of jurisprudence provide a methodological 

framework that limits the jurist's mistakes in deriving legal rulings, so too do the rules of interpretation play the 

same role in protecting Qur'anic understanding from distortion and misinterpretation.Although many of these 

rules are considered fundamental and self-evident in the scientific mind, this does not negate the necessity of 

codifying, defining, and clarifying their boundaries. Failure to thoroughly investigate them, or to record and 

precisely define them, may lead to the interpreter overlooking some of them when dealing with the Quranic text. 

This opens the door to errors in understanding the verses and deducing their intended meanings. Hence, the 

necessity of codifying the rules of interpretation is confirmed as a fundamental condition for the soundness of 

the methodology and the accuracy of the results.This research attempts to uncover the most important rules 

governing the interpretation of Sayyid Ali al-Husseini al-Khamenei (may his shadow last).Keywords: rules, 

methodology, interpretation, Khamenei. 



176

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

علم تفسير القرآن يرتكز على مجموعة متكاملة من الأصول والقواعد والطرق والأساليب، وله علاقة وثيقة  تمهيد: مقاربة في مفهوم القواعد: •
. وتُعدّ قواعد التفسير من أحد أهمّ الفروع الأساسية لعلوم القرآن، لأنها تُحدّد الإطار المنهجيّ والضوابط اللازمة  1بالعلوم المساندة مثل علوم القرآن 

ح في التفسير، لفهم المعاني واستخراج الدلالات واستنباط الأحكام من النص القرآني. والانتباه إلى هذه القواعد يجعل المفسّر ملتزماً بالمنطق الصحي
يتجنب الانحراف عن الفهم السويّ للنص، ويعتبر بمثابة ضمان لاستيعابه الدقيق لمقاصد الله تعالى وبيانها بطريقة سليمة.وحينما يواجه    ويجعله

في  لأرجحالمفسّر خيارات متعدّدة في استنباط المعنى أو مواقف غامضة، تأتي هذه القواعد لتقدّم له أدواتٍ منهجية لاختيار التفسير الصحيح أو ا
ال تُطبّق الحدّ الأدنى، كما في حالة العبارات التي تحمل معنى حقيقيًا وآخر مجازيًا، فإنه إذا غابت القرائن على المعنى المجازي، فبطبيعة الح

بلاغة، وعلوم  قاعدة )أصالة الحقيقة(.وتشتمل قواعد التفسير على كمٍّ واسعٍ من الضوابط، كثيرٌ منها يتداخل مع علوم أخرى كأصول الفقه، وال 
اللغوية  المعاني والبيان، والمنطق، واللغة، بينما يختص البعض الآخر بالتفسير ويُستخدم بشكل أساسي في سياق الدراسات القرآنية.توضح الدلالة 

، حيث تظهر القواعد كأساسٍ للبنية يرتكز 2لكلمة )القواعد( أنها تشير إلى معنى الأساس المتين الذي يُبنى عليه الشيء، كقواعد البيت أي: أساسه
، إذ تُشكل  3عليها البيت بكامله، فاختلال هذا الأساس يؤدي إلى انهيار البناء. وكذلك الأمر في قواعد الهودج وهن خشبات أربع متقاطعة في أسفله
اصر ثانوية  هذه الخشبات الهيكل الحامل الذي يمنح الهودج توازنه واستقراره، ويتيح استخدامه بأمان وفاعلية.وبناءً عليه، فقواعد التفسير ليست عن

لخلل والانحراف. ويمكننا أو قابلة للإهمال، بل هي مرتكزات أساسية يُبنى عليها الفهم القرآني الصحيح، ويُقاس بها جودة التفسير وسلامته من ا
 تقسيم تلك القواعد حسب طبيعتها؛ فمنها ما يتعلّق بلغة النصّ القرآنيّ نفسه، ومنها ما يتعلّق بطبيعة القاعدة نفسها.

 المطلب الأوّل: القواعد اللغوية:
المقصود من السياق هو المسار العام الذي تنتظم في إطاره الجملة الواحدة أو  السياق النصّي ودوره المنهجي في توجيه الدلالة التفسيرية:  -

مستخدمة  مجموعة الجمل، بحيث تتحدد عن طريقه دلالة مخصوصة لا تُفهم إلا بالنظر إلى هذا النسق الكلي. فالاتجاه العام للجملة يسبغ الألفاظ ال
نص يضفي على كل جملة داخله بعداً مفهوماً خاصاً. ومن هنا، لا يصح تفسير أيّ لفظٍ بحمولة دلالية معينة، أضف إلى ذلك أن البناء الكلي لل

لفظ لا بد أن  بمعزل عن الجملة التي يَرِد فيها، ولا يجوز فهم الجملة مستقلةً عن السياق العام للنص الذي تنطوي تحته؛ لأنّ المعنى المختار لأي
يَاطِينَ   كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ يكون منسبكاً مع سائر عناصر الجملة ومتلائماً مع بنيتها الدلالية.عند مناقشة تفسير سيد قطب لقوله تعالى: ﴿وَلََٰكِنَّ الشَّ

حْرَ وَمَا أُنزِلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ﴾  حيث يُفهم من الآية أن الشياطين هم الذين كفروا، لأنهم كانوا يعلّمون الناس السحر،    4النَّاسَ السِّ
 من عند الله  كما يعلّمونهم ما أُنزِل على الملكين هاروت وماروت في بابل. وبناءً على هذا الفهم، يُنكر الافتراض القائل بأن السحر قد نزل ابتداءً 

الخامنئي على ذلك بالآتي: "غير أن هذا الاستنتاج لا يستقيم إلا إذا اعتُبرت "ما" في قوله تعالى: ﴿وما  تعالى على هذين الملكين. يعلق الإمام  
ية وإلى نغمتها أُنزِل﴾ أداة نفي، فيكون المعنى: ولم يُنزَل على الملكين…. وقد أيّد بعض المفسرين هذا الاتجاه. إلا أن الأقرب إلى السياق العام للآ

ر "ما" اسماً موصولًا لا أداة نفي، وهو الرأي الذي ذهب إليه جمهور المفسرين. وعلى هذا الأساس، يستقيم معنى الآية مع ما الخطابية هو اعتبا
في    ورد في النص، ويظهر أن الفقرة التي أوردها المؤلف لتوضيح الآية لا تنسجم مع السياق القرآني، ومن ثمّ تكون بعيدة عن الدقة المنهجية

 .5التفسير" 
شبّه آية الله الخوئي )قده( هذا الترابط بـاللآلئ المنتظمة على خيط متين، بمعنى أن كل    الوحدة الموضوعية والترابط بين النصوص القرآنية -

. وعلى هذا، فإن الالتفات إلى وحدة النصوص وارتباط أقسامها  6جزء من النص يتكامل مع الآخر ضمن نسق متكامل من المعاني والدلالات
أو الانحراف عن    المختلفة يُعتبر أمرًا جوهريًا للفهم السليم، والتفسير الدقيق، والترجمة الموثوقة. بينما إهمال هذا الترابط قد يؤدي إلى سوء الفهم

خامنئي: "ماذا يعني قوله تعالى: "لا إله إلا هو"؟ هل يعني أنه ليس هناك آلهة  المعنى الأصلي للنص القرآني.ومن امثلة ذلك في تفسير السيد ال 
من التماثيل   في الدنيا؟ الواقع أن هناك آلاف المعابد والآلهة، فقد كانت معلّقة في الكعبة وحدها ثلاثمائة وستون صنمًا، وكانت هناك أيضًا العديد

فكيف يُقال حينئذٍ إنه لا إله؟ المراد بـ "لا إله إلا هو" هو أنه لا يوجد إله حقيقي إلا الله، بمعنى: لا  والكائنات التي عبدها الناس في أنحاء العالم، 
د ارتكب إله شرعي، ولا إله حق، ولا من يستحق العبادة والولاء الإلهي سوى الله وحده. أي أن من عبد غير الله أو أقرّ بالمعبودية لشخص آخر فق

ي، لأن لا أحد سوى الله يستحق أن يُعبد ويُعترف له بالربوبية والألوهية. ومن الآيات الأخرى في هذا السياق، ما ورد معصية وخالف الحق العمل



177

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

وما بعدها: "اتخذ الرحمن ولدًا" حيث ادّعى المشركون أن الله الرحيم اختار لنفسه ولدًا. وقد عبّر الكفار عن هذا الادعاء    88في سورة مريم، الآية  
كو بطرق مختلفة: المسيحيون بصيغة معينة، اليهود بصيغة أخرى، مشركو قريش ومشركو العرب في الجزيرة العربية بصيغتهم الخاصة، ومشر 

 . 7بقية المناطق بصيغ مختلفة، حسب اختلاف البيئات والثقافات" 
هذه قاعدة تفسيرية تقرر أنّ اللفظ القرآني إذا دار بين كونه توكيدًا لما سبقه أو حاملًا لمعنى جديد مستقل، فإن  التأسيس أولى من التأكيد -

ني. الأصل حمله على الإفادة الدلالية الجديدة؛ إذ إن افتراض التوكيد من دون ضرورة قرينة يُعدّ خروجًا عن منهج الدقة في فهم النص القرآ
بدأ، يولي السيد الخامنئي عناية خاصة بتحليل مفردات الآية، فيتوقف عند علل اختيار الألفاظ، وينفي عن البيان الإلهي شبهة وانطلاقًا من هذا الم

" حيث يتجنب  التكرار، ويكشف عن شبكة الترابط الدلالي بين الكلمات. ويتجلى هذا المنهج بوضوح في اعتماده قاعدة "التأسيس أولى من التأكيد
على إبراز الفروق المعنوية الدقيقة بينها، حتى   -في كثير من الموارد   -تفسير التعابير المتقاربة في اللفظ على أنها مجرد إعادة أو توكيد، بل يعمل

 الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتِ وَالْكُفَّارَ نَارَ وإن استلزم ذلك مراجعة بعض الآراء التفسيرية المشهورة.يقول السيد الخامنئي في تفسير قوله تعالى: ﴿وَعَدَ اللَُّّ 
: المنافقون، في أحكام العقول البسيطة، يُحسبون من أهل الدين، وإن كانوا في باطنهم 8جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا هِيَ حَسْبُهُمْ وَلَعَنَهُمُ اللَُّّ وَلَهُمْ عَذَابٌ مُّقِيمٌ﴾ 

 في مرتبة كافرين. وهم يجدون رضاهم في إظهار التدين والتظاهر بالإيمان، غير أنّ الآية تريد أن تؤكد: لا، لا تنسوا أن الكافر والمنافق عند الله
المنظار نفسه، وأن يجتنبوا تبرير  واحدة، ولا فرق ولا مسافة بينهما في هذا   المنافقين بهذا  المؤمنين أن يحكموا على  المسار. وعلى عباد الله 

له ظاهر حسن، بينما الكافر    –على الأقل  –سلوكياتهم، وألا يفضّلوهم على الكافرين بسبب حسن المظهر الذي يعرضونه، وألا يقولوا: إن المنافق
 . 9افق، في ميزان الله، لا قيمة له، وهو في صفّ الكافر نفسه، فعلى المؤمنين أيضًا أن ينظروا إليه بهذه الرؤية"لا باطن له ولا ظاهر. فما دام المن

ين في  ويتّضح تطبيق السيد الخامنئي لقاعدة "التأسيس أولى من التأكيد" في هذا التفسير من خلال طريقته في فهم الجمع بين المنافقين والكافر 
عامل معه سياق واحد داخل الآية. فبدل أن يُفهم ذكر المنافقين بعد الكافرين على أنه مجرد تكرارٍ أو تأكيدٍ لحكمٍ سبق تقريره في حق الكفر، يت

 بوصفه إفادةً لمعنى جديد مقصود بذاته. 
يَرِد في النص الشرعي كلامٌ منسوبٌ إلى الشارع، غير أنّ دلالته الظاهرية تبدو غير مكتملة أو غير معقولة بذاتها. في   قدأصالة عدم التقدير -

ر لفظٌ لم يُذكر صرا حةً، لكنه لازمٌ  مثل هذه الحالة، يُطرح احتمالٌ تفسيريٌّ مفاده أنّ تمام المعنى متوقّف على افتراض حذفٍ في الكلام، بحيث يُقدَّ
الشواهد  لاس الدلالية.ومن  الضرورة  أو  السياق  يفرضه  لغوي محذوف  افتراض وجود عنصر  بالتقدير، وهو  يسمى  الأسلوب  الدلالة. وهذا  تقامة 

ية، فيُقدَّر  هم أهل القر المعروفة على ذلك قوله تعالى: ﴿وَاسْأَلِ الْقَرْيَةَ﴾ إذ إن توجيه السؤال إلى المكان بذاته غير معقول، فيُفهم عرفًا أنّ المقصود  
ر لفظ "النكاح".غير أنّ  لفظ "أهل". وكذلك الحال في قوله: ﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَاتُكُمْ﴾ حيث لا يُراد تحريم الذات، بل تحريم الارتباط الزوجي، فيُ  قدَّ

أنّ كلام المتكلّم يُحمل على تمامه وظاهره ما  هذا المسلك لا يُصار إليه ابتداءً، إذ تحكمه قاعدة أصولية معروفة هي أصل عدم التقدير، ومفادها 
ذا التقدير، لم يقم دليل على النقص أو الحذف. وعليه، فإذا دار الأمر بين الالتزام بظاهر الكلام أو افتراض تقديرٍ زائد، وكان هناك شك في لزوم ه

فيها بعدم إمكان فهم الكلام على ظاهره، بحيث لا يستقيم المعنى  فالأصل هو تركه وعدم البناء عليه.أما موارد التقدير المقبولة، فهي التي يُقطع  
 التقدير. إلا بافتراض المحذوف. وبهذا يتبيّن أن أصل عدم التقدير يجري في موارد الشك، لا في الموارد التي يفرض فيها السياق أو العقل ضرورةَ  

يَأْمُرُ  بَعْضٍ  أَوْلِيَاءُ  بَعْضُهُمْ  وَالْمُؤْمِنَاتُ  تعالى: ﴿وَالْمُؤْمِنُونَ  لقوله  تفسيره  في  ذلك  إلى  الخامنئي  السيد  الْمُنْكَرِ ويشير  عَنِ  وَيَنْهَوْنَ  بِالْمَعْرُوفِ  ونَ 
كَاةَ وَيُطِيعُونَ اللََّّ وَرَسُولَهُ أُ  لَاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّ ئِكَ سَيَرْحَمُهُمُ اللَُّّ إِنَّ اللََّّ عَزِيزٌ حَكِيمٌ﴾وَيُقِيمُونَ الصَّ رون مَن أضاف عبارة "في   10ولََٰ بقوله: "انتقد المفسِّ

رآني نفسه.  الآخرة" أو "في الجنة" على عبارة "سيرحمهم الله" وقالوا: عندما ننظر إلى سياق الآية نلاحظ أن هذا في الحقيقة إضافةٌ إلى النصّ الق
يجوز لنا أن نُلصق به شيئًا من عند أنفسنا، ولا أن نُضيف إليه بحسب   فإذا أردنا احترام ظهور كلام الله تعالى، وكان اللفظ خاليًا من هذا القيد، فلا

 .11أذواقنا أو اجتهاداتنا الشخصية" 
يُعدّ الاعتناء بالبنية الأدبية واللغوية لألفاظ القرآن الكريم من المرتكزات الأساس في المنهج   مراعاة قواعد اللغة والبلاغة في التفسير القرآني -

داته  التفسيري عند غالبية المفسّرين، إذ ينطلقون في مقاربة النص القرآني من وعيٍ عميقٍ بخصوصية اللغة التي نزل بها، وما تنطوي عليه مفر 
ى وجهها الصحيح إلا عبر أدوات علمية راسخة. ومن هنا، فإنّ المفسّر لا يكتفي بالمعنى المتداول للفظ،  من دلالات دقيقة لا يستبين معناها عل



178

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

اللغوية، وصيغه الصرفية، ووظائفه النحوية، لما لهذه العناصر من أثر مباشر في توجيه المعنى وتحديد المراد.والرجوع   إلى  بل يتتبّع أصوله 
ى المعاجم اللغوية المعتبرة يُمثّل خطوة منهجية ضرورية، إذ تكشف هذه المصادر عن الاستعمالات المختلفة للفظ في لسان العرب، وتُعين عل

يقة، تراعي تمييز المعنى الأصلي من المعاني الطارئة أو المجازية. وبذلك يتكوّن لدى المفسّر إطار لغوي متكامل يُمكّنه من قراءة الآية قراءة دق
الاختلاف في  انسجام اللفظ مع السياق، وتمنع من تحميل النص ما لا يحتمله من دلالات بعيدة.وفي ذلك يقول السيد الخامنئي: "أحيانًا قد يؤدّي  
معنى الحليف، تركيب الآية إلى اختلاف في الدلالة والمعنى. ومن أمثلة ذلك ما كرّرنا بيانه غير مرّة في لفظ "الوليّ" إذ يُستعمل بمعنى الصديق، وب

والارتباط الودّي، لا الصديق الذي  وله معانٍ أخرى أيضًا. غير أنّه في هذا الموضع، وبالقرينة التي ستُذكر لاحقًا، يُراد به الصديق بمعنى العلاقة  
وهو حاطب بن    -تقوم العلاقة معه على المحبّة القلبية والعاطفة الشخصية. فـ"الوليّ" هنا لا يُراد به هذا المعنى الأخير، لأنّ مورد الآية الخاص 

على المودّة الشخصية، وإنما أقام معهم علاقة لم تكن له مع كفّار قريش الذين كان يكاتبهم صداقة قائمة    -أبي بلتعة، كما سيأتي بيان قصّته
 .12ودّية، وأنشأ معهم رابطة ارتباط وتواصل" 
 المطلب الثاني: القواعد غير اللغوية:

من الصفات البارزة للخطاب القرآني كونه قابلًا للامتداد عبر الأزمنة المختلفة،    الجري والتطبيق في التفسير وأثره في خلود الخطاب القرآني  -
ود  وانطباق آياته على مصاديق متجددة، من غير أن يبتعد ذلك عن عمقها الدلالي وباطنها الأصيل. وهذه الصفة تمثّل أحد الأسس الجوهرية لخل

ة الطباطبائي أهمية قاعدة الجري والتطبيق بوصفها آلية تفسيرية تكشف عن هذا الامتداد الزمني القرآن واستمرارية عطائه تشريعاً وهدايةً.أكّد العلّام
ي واقعة النزول  لا تنحصر دلالته ف -بحسب هذا المنهج -للنص القرآني، وتُبرز قدرته على استيعاب مفاهيم ومصاديق مستحدثة. فالنص القرآني

ح  أو في أشخاص معيّنين، بل تجري على كل مورد يتوافر فيه الملاك أو العلّة ذاتها التي نزلت الآية بشأنها، وهو ما يُعبَّر عنه في اصطلا
ة وَٱ13المفسرين بـ "الجري"  نهُم مَّوَدَّ للََُّّ قَدِير وَٱللََُّّ غَفُور  .وفي تفسير السيد الخامنائي لقوله تعالى: ﴿عَسَى ٱللََُّّ أَن يَجعَلَ بَينَكُم وَبَينَ ٱلَّذِينَ عَادَيتُم مِّ

يقول منتقدًا الماركسية التي ترفع شعار )الدين أفيون الشعوب(، ويشير إلى أن هذا الشعار سيجعل الشعوب البعيدة عن الدين في غفلة    14رَّحِيم﴾ 
من  اء" أي:  تامة بما يسمح للاستعمار بالسيطرة عليها، ثم يشير إلى من يؤيد هذه الفكرة قائلًا: "فاللَّ تعالى يقول: "لا تتخذوا عدوي وعدوكم أولي

هو عدوّي، أو المذهب الذي يعارضني، أو الشخصيات والرجال الذين أساس كلامهم أن الدين يجب ألا يكون، لا ينبغي أن تتواصل معهم أو 
 وجملة  تتصل بهم، هؤلاء نسوا هذا، وجاءوا وأقاموا اتصالًا معهم. وفي كتبهم، كما كنتم ترون، تجد جملة لمارك، وجملة لستالين، وجملة للينين،

ؤمنين  لماو، وجملة لشخصيات ماركسية معروفة أخرى؛ كانوا ينقلون عنهم باستمرار. أمّا هذا الأصل القرآني الذي يوجب وجود تمييز وصفّ بين الم
.إنّ القضية الأساسية في الآية هي إمكانية إقامة المودة أو التصالح بين المؤمنين 15وأعداء الله وأعداء الإسلام وأعداء المذهب، فلم يلتزموا به" 

قع  وأعدائهم، وهو مفهوم عام ينطوي على حكم اجتماعي وأخلاقي في العلاقات بين الناس؛ لكن السيد الخامنئي جَرّ هذا الحكم القرآني إلى وا
ه "مخدر الشعوب" ومحاولة سيطرة الاستعمار على الشعوب الدينية. من خلال ذلك، بيّن  معاصر، محددًا حركة الماركسية ونظرتها للدين باعتبار 

 . كيف يمكن أن تتجسد معاني الآية في سياق صراع الشعوب مع المذاهب المعادية للإسلام والدين، وبخاصة أولئك الذين نسّقوا مع هذا المذهب
 إذن، يظهر تطبيق قاعدة الجري والتطبيق هنا في مرحلتين: 

 المرحلة الأولى: الجري على المعنى الأصلي للآية: فهم الحكم العام حول إمكانية المودة والتصالح والتمييز بين الحلفاء والأعداء. -1
  المرحلة الثانية: التطبيق على الواقع المعاصر: ربط هذا الحكم بظاهرة الماركسية، وتحليل تأثيرها على الشعوب، وتحذير من الانخراط مع   -2

 أعداء الدين، بما يتوافق مع الأصل القرآني.
مجموعة من القصص والروايات المأخوذة   - كما عرّفها آية الله معرفة  -الإسرائيليات  الإسرائيليات: مفهومها وموقف المنهج التفسيري منها  -

، ثمّ تسلّلت إلى بعض كتب التفسير والحديث والسيرة في التراث الإسلامي، وتمّ تداولها بوصفها مواداً ذات طابع إسلامي.  16من تراث أهل الكتاب
ثوق أو فلها جذور يهودية أو مسيحية دخلت إلى الثقافة الإسلامية، وأُدرجت في سياق التفسير أو التاريخ الديني، رغم افتقارها إلى السند المو 

 قدية.ويمكن الاستدلال على عدم صحة الركون إلى الإسرائيليات بطرق ثلاث:السلامة الع
التوراة والإنجيل، وإن كانا في الأصل وحيين إلهيين، قد تعرّضا   الطريقة الأولى: الأساس العقلي  • التاريخية إلى أنّ كلًا من  تشير الدراسات 

، بدليل أنها متضمنة روايات  17لتحريف متني ومضموني. فالتوراة مثلًا قد كُتبت بعض أسفارها بعد وفاة نبي الله موسى عليه السلام بفترة طويلة



179

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

نصوص سيريّة تصف حياة   -غالباً   -. أمّا الإنجيل، فهي19، فضلًا عن احتوائها على مضامين لا تتلاءم مع مقام النبوة18تتحدث عن وفاته ودفنه 
. وعليه، فإن الاعتماد على مصادر محرّفة أو غير موثوقة 20نبيّ الله عيسى عليه السلام، ولا تمثل نصوصًا وحيانية خالصة إلا في نطاق محدود

يُعد أمرًا مرفوضًا عقلًا، لما يحمله من مخاطر الانحراف عن الحقيقة وإرباك    -وهو كتاب معجز ومصدر الهداية والكمال  -في تفسير القرآن الكريم
 المنهج المعرفي.

ه للمشركين عند الشك    الطريقة الثانية: الدليل القرآني • يُلاحظ في الخطاب القرآني أن الإذن بالرجوع إلى أهل الكتاب ورد في سياق خاص موجَّ
أن ذلك يفضي  في أصل الرسالة، ولم يكن تشريعًا دائمًا للمؤمنين. بل إن القرآن حذّر لاحقًا من اتخاذ غير المؤمنين بطانة ثقافية أو فكرية، وبيّن 

. وانطلاقاً من هذا، ذهب جمعٌ من المفسرين إلى  21كما في قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا بِطَانَةً مِنْ دُونِكُمْ﴾  إلى الفساد والانحراف،
 .22أن الآية تمثل منعًا واضحًا من الاعتماد على أهل الكتاب في الشؤون العقدية والتفسيرية

تؤكد هذا الاتجاه؛ حيث وردت روايات عدّة تنهى عن إدخال روايات أهل الكتاب في    -أيضاً   -السنة النبوية  الطريقة الثالثة: الدليل الروائي •
ا  الثقافة الإسلامية أو سؤالهم في أمور الدين. ومن أبرزها موقف النبي )ص( من قراءة بعض المسلمين لكتب أهل الكتاب، فقد شدّد على أن م

أن الرجوع إلى تلك المصادر قد يؤدي إلى تصديق الباطل أو تكذيب الحق. فعن جابر بن عبد الله عن النبي  جاء به الإسلام كافٍ في الهداية، و 
ود ليهصلى الله عليه وسلم أن عمر أتاه فقال: إنا نسمع أحاديث من اليهود تعجبنا أفترى أن نكتب بعضها؟ فقال: "أمتهوّكون أنتم كما تهوّكت ا

.وفي هذا السياق يقول السيد الخامنئي: "لدينا روايات تُسمّى 23والنصارى؟ لقد جئتكم بها بيضاء نقية. ولو كان موسى حياً ما وسعه إلا اتباعي"
وروّجوها بين الناس. فامتلأ فضاء المجتمع   -مثل كعب الأحبار وغيرِه   -الإسرائيليات؛ أي الروايات الإسرائيلية، وهي روايات اختلقها بعض اليهود

بة الأوائل، تتضمّن مدح من لا يستحق المدح، وذمّ من هو جدير الإسلامي بأحاديث موضوعة نُسبت كذبًا إلى النبي )ص( وإلى بعض الصحا
 .24اس به. وقد انتشرت هذه الأحاديث في آفاق العالم الإسلامي، ونشأ عنها نمطٌ تربويٌّ منحرف، فتكوّنت شخصيات الناس وتربيتهم على هذا الأس

من المرتكزات التفسيرية البارزة مسألة التأويل بمعنى البطن القرآني. وعلى  التأويل القرآني بين التنزيل التاريخي والامتداد الدلالي عبر العصور -
دلّت   الرغم من أن مصطلحي التنزيل والتأويل قد استُعملا في سياقات متعددة وبمعانٍ مختلفة، فإن المقصود بهما في هذا البحث هو المعنى الذي

. وخلاصة هذا المبنى أن لكل  25مضى ومنه ما لم يكن، يجري كما تجري الشمس والقمر"عليه الروايات: "ظاهره تنزيله وباطنه تأويله، منه ما قد 
الآية، بما    آية من آيات القرآن الكريم بُعدين: تنزيلًا وتأويلًا. فالتنزيل يُقصد به ملاحظة جميع الخصوصيات الزمانية والمكانية المصاحبة لنزول

خي الخاص. وبعبارة أخرى، هو فهم الآية  في ذلك سبب النزول، وهوية المخاطَب، وربما الموضوع الجزئي الذي تعلّقت به الآية في ظرفها التاري
والمكانية، في إطارها التاريخي المرتبط بشروط الزمان والمكان لعصر النزول.أما التأويل، فيراد به تحرير مضمون الآية من تلك الملابسات الزمنية  

ليُصار بعد ذلك إلى تطبيق هذه الرسالة على المصاديق   وفصل المفهوم القرآني عن قيود سبب النزول، ثم استنباط الرسالة العامة الكامنة في النص، 
عليها    المتجددة في كل عصر. ويُعدّ معيار صحة هذا الاستنباط أن يكون المورد الجديد مصداقًا حقيقيًا للمعنى المستخرج من الآية، لا مفروضًا

في  .ومن الواضح أن اعتماد هذا المبنى في التفسير يُفضي إلى إبقاء القرآن حيًّا وفعّالًا في واقع الإنسان، ويجعل آياته متجددة الحضور  26فرضًا 
تفسير قوله  في  ميادين الحياة المختلفة، بما يعكس خلود الرسالة القرآنية وقدرتها الدائمة على مواكبة تحولات الزمان والإنسان.يقول السيد الخامنئي  

ةً وَاللَُّّ قَدِيرٌ وَاللَُّّ   "ليست قضيتنا قضيةَ اختلافٍ عقديّ، وينبغي    27غَفُورٌ رَحِيمٌ﴾تعالى: ﴿عَسَى اللَُّّ أَنْ يَجْعَلَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ الَّذِينَ عَادَيْتُمْ مِنْهُمْ مَوَدَّ
اء على كل  للجميع أن يعلموا ذلك. وما تروّجه الإذاعات الأجنبية وأتباع الاستكبار الأمريكي وغيرهم من دعايةٍ مفادها أنّ هؤلاء يسعون إلى القض

حكم الإسلامي، وفي المجتمع الإسلامي في صدر الإسلام،  من يحمل عقيدةً مخالفةً لعقيدتهم، هو ادّعاءٌ كاذب. ففي منهج الإسلام، وفي نظام ال
ع الإسلامي. كان هناك أناس لا يؤمنون بعقيدة الإسلام؛ كانوا يهودًا ونصارى، ولم يكونوا معتقدين بالمعتقدات الإسلامية، ومع ذلك عاشوا في المجتم 

ق هذا التعرّض، وهو ما وقع في زمن النبي صلى الله عليه وآله، كما  والأمر في مجتمعنا اليوم على هذا النحو أيضًا؛ ... وهنا يظهر أحد مصادي
معيشته، ولم يسمحوا له  في قوله تعالى: ﴿يُخْرِجُونَ الرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ﴾ أي إنهم أخرجوا الرسول والمؤمنين. وكما تعلمون، فقد أخرجوا النبي من داره و 

.يتّضح من هذا التفسير أنّ السيّد الخامنئي قد طبّق "قاعدة التأويل" 28ته إلى مغادرة مكة قسرًا" بالبقاء في أرضه وفي مكة، بل أوجدوا ظروفًا اضطر 
ل بظهور باعتبار التأويل انتقالًا من خصوصيّة التنزيل التاريخي إلى استنباط "الملاك العام" القابل للجريان في الأزمنة اللاحقة، من غير إخلا



180

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

يش، النص أو تعطيل لسياقه.فالآية في مستوى تنزيلها نزلت في ظرف تاريخي محدّد، كانت فيه العداوة قائمة بين المؤمنين وجماعة من مشركي قر 
الخاصة،    يةنتيجة ممارسات عدوانية واضحة. غير أنّ السيّد الخامنئي لم يقف عند هذا الإطار الزماني، بل جرّد مفهوم "العداوة" من لوازمه التاريخ
 والاضطهاد.   ليستخرج منه "حقيقته القرآنية" وهي أنّ العداء المانع من المودّة ليس مجرّد الاختلاف العقدي، بل الاعتداء العملي المصحوب بالإقصاء

في صدر  ومن هنا، جاء قوله إنّ المسألة ليست مسألة اختلاف في العقيدة، إذ إنّ القرآن نفسه يقرّ بوجود غير المسلمين داخل المجتمع الإسلامي  
ليّة واضحة،  الإسلام من غير أن يجعل ذلك سببًا للصدام أو الإقصاء. وهذا التفكيك بين "المخالفة الاعتقادية" و"العدوان العملي" يمثّل خطوة تأوي

سُولَ  حيث فُصل المفهوم القرآني عن خصوصيات مصداقه الأول، وأعُيد بناؤه بوصفه قاعدة حاكمة.أما الاستشهاد بقوله تعالى: ﴿يُخْرِجُونَ الرَّ 
د في آية الممتحنة. فالإخراج وَإِيَّاكُمْ﴾ فلم يأتِ بوصفه تفسيرًا مستقلًا لهذه الآية، بل بوصفه مصداقًا تاريخيًا كاشفًا عن طبيعة العداء المقصو 

على أساس  القسري للنبي والمؤمنين لم يكن تعبيرًا عن اختلاف فكري، بل كان فعلًا عدوانيًا منظّمًا، وهو ما يجعل العداوة في هذه الحالة قائمة  
ل؛ إذ استخلص من النص معيارًا عامًا يحكم الظلم والتعدّي، لا على أساس العقيدة.وبهذا الأسلوب، انتقل السيّد الخامنئي من التنزيل إلى التأوي

العقدي.   العلاقات في كل عصر، مفاده أنّ إمكان تحوّل العداوة إلى مودة، كما تشير إليه الآية، مشروط بزوال أسباب العدوان، لا بزوال الاختلاف
ه على الواقع المعاصر من دون إسقاط اعتباطي أو تحميل  وهذا هو جوهر التأويل هنا: إبقاء النص حيًّا وفاعلًا، عبر ربطه بملاكه الكلّي، وتطبيق

 للنص ما لا يحتمله.
من الجدير بالذكر أنّ الموافقة المطلقة للتفسير مع كل ما ورد في السنة النبوية ليست    الضابطة العلمية لتفسير القرآن بين الروايات والقرائن  -

همنا  شرطًا أساسيًا لصحة التفسير، وذلك لسببين رئيسيين؛ الأول أنّه لا تصل إلينا أحاديث تغطي كل آيات القرآن، وبالتالي لا يمكن إيقاف ف
اني أنّ ظاهر القرآن حجّة بحد ذاته، ومن ثم يمكن التفسير بالاعتماد على القرائن العقلية والنقلية،  وتأويلنا لتلك الآيات لمجرد غياب الرواية، والث

، فإنّ  حتى لو لم يكن هناك نص روائي صريح، طالما أنّ التفسير يلتزم بالمنطق القرآني وسياقه، ولا يتعارض مع الحقائق القطعية المثبتة.وعليه 
رتكز على القرائن النقلية، وخصوصًا الأحاديث الصحيحة، كمرشد أساسي لتفسير الآيات، دون إلزام التفسير بأن  منهج التفسير الفعّال يجب أن ي

القرآني   يكون مطابقًا لكل حديث وارد، بل يكفي ألّا يتعارض التفسير مع الأخبار القطعية، بما يحقق التوازن بين النقل والعقل، ويضمن فهم النص
ة، بعيدًا عن التأويل العشوائي أو الانحراف عن المعنى الإلهي.يقول السيد الخامنئي: "في مواجهة العدو، المقاومة والثبات وفقًا لمقاصده الحقيقي

هذه سنة الله التي كانت من قبل ولن   29ا﴾ ا وَلَا نَصِيرً يؤديان إلى تراجع العدو. يقول تعالى: ﴿وَلَوْ قَاتَلَكُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوَلَّوْا الْأَدْبَارَ ثُمَّ لَا يَجِدُونَ وَلِيًّ 
نهم بلا شك تجد لسنة الله تبديلًا. هذه هي السنة الإلهية: إذا وقفت في وجه الظلم والاستبداد والطغيان والخيانة وجرائم المجرمين في العالم، فإ

 . 30ة لا تتغير، وإن شاء الله فإن هذه السنة ستتحقق عمليًا"سيضطرون إلى التراجع، وهذا ما يذكّرنا به القرآن الكريم كسنة ثابتة في التاريخ وسنة إلهي
إذا جاء تفسير لآية من القرآن الكريم يتعارض مع آيات محكمة أخرى،  التمييز بين المخالفة الظاهرية والتعارض الحقيقي مع محكمات القرآن -

الذي ينسجم مع    فإن هذا التفسير لا يمكن اعتباره تفسيرًا موثوقًا أو مقبولًا، إذ إن القرآن نصٌّ متكاملٌ متماسك، وغاية التفسير الوصول إلى المعنى
مخالفة هنا ليس أي تفاوت ظاهري أو اختلاف لفظي يمكن تداركه بالجمع بين جميع نصوصه ولا يتناقض مع ثوابته وأحكامه. والمقصود بال

 مخالفًا لروح  الدلالات، وإنما المقصود هو التعارض الحقيقي الذي يؤدي إلى إثبات ونفي حقيقة واحدة بصفاتها نفسها، فهذا النوع من المخالفة يُعَدُّ 
يمكن تصور نوعين من المخالفة عند دراسة التفسير، النوع الأول هو المخالفة الشكلية أو الظاهرية، مثل   النص ويُفقد التفسير شرعيته ومصداقيته 

صيغ  ما يحدث عند النظر إلى صيغ عامة أو خاصة، مطلقة أو مقيدة، حيث يمكن بالتحليل الدقيق والمراجعة العقلية والاجتهاد الجمع بين هذه ال
لتباينات تعد طبيعية في النصوص الأدبية والبيانية، كما تظهر أحيانًا في كتب التفسير، وهي لا تُفقد التفسير  ورفع التناقض الظاهر. فمثل هذه ا

، حيث يُثبت أمر ويُنكر في صلاحيته إذا تم فهمها ضمن سياقها اللغوي والشرعي.أما النوع الثاني فهو التعارض الجوهري أو التضاد الحقيقي
الفة  الوقت ذاته وفق نفس المعنى والصفات، ولا يمكن حلّه بمراعاة السياق أو الجمع العقلائي، وهذا النوع هو الذي يُقصَد عند الحديث عن مخ

الشكل يصبح غير مقبول، لأنه يخلّ  تفسير آية بآيات محكمة أخرى. أي أنّ أيّ تفسير يفضي إلى نتيجة تتناقض مع الحقيقة القرآنية الثابتة بهذا 
يْنَكُمْ وَبَيْنَ الَّذِينَ  بمبدأ التناسق الداخلي للقرآن ويضعف مصداقية التفسير.والسيد الخامنئي في ضمن تفسيره لقوله تعالى: ﴿عَسَى اللَُّّ أَنْ يَجْعَلَ بَ 

ةً  وَاللَُّّ قَدِيرٌ  وَاللَُّّ غَفُورٌ رَ  يقول: "إذا هاجر شخص إلى دار الإيمان وأصبح مؤمنًا، فإنه يصبح أخًا لكم ويجب أن تحملوا    31حِيمٌ﴾عَادَيْتُمْ مِنْهُمْ مَوَدَّ



181

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

حيث يقول: "المؤمن    -سواء عن الإمام محمد التقي أو الإمام علي النقي عليهم السلام أو غيرهم  -له المودّة والمحبة، وكما ذكرت هذا الحديث مرارًا
البعض   أخو المؤمن لأبيه وأمه" أي أن المؤمن هو أخ المؤمن من جهة الأب والأم، بمعنى أنه إذا كنا نحن مؤمنين، فسنكون قريبين من بعضنا

كما كما لو كنا إخوة من نفس الأب والأم، حتى وإن لم يكن ذلك الشخص من نسلنا الحقيقي، فإننا نقترب منه بروابط الإيمان، ونصبح متقاربين  
حقيقية للآيات  لو كنا من نفس الدم، تفهمون المقصود؟في هذا التفسير، يراعي السيد الخامنئي قاعدة التمييز بين المخالفة الظاهرية والمخالفة ال 

إِخْوَةٌ﴾  الْمُؤْمِنُونَ  دون أن ينقض أو يتعارض مع أي قاعدة ثابتة في   32المحكمة، إذ يقدم شرحًا متوافقًا مع المحكم القرآني الذي يقول: ﴿إِنَّمَا 
هذا ما  النصوص. فالمخالفة الظاهرية قد تظهر في اللغة أو التعبير أو الربط بين الكلمات، لكنها تُحلّ بالرجوع إلى السياق ومعرفة المقصود، و 

 أساس الدم والنسب.يفعله الإمام عندما يوضح معنى الأخوة بين المؤمنين على أساس الإيمان باللَّ، لا على 
 الخاتمة والنتائج:

مرنة    -عنده  –رؤية حديثة في تفسير القرآن الكريم، هذه الرؤية تتمسك بالبنى التفسيرية المعتبرة في علم التفسير، لكنه    يقدّم السيد الخامنائيّ  
توصل وعصرية تحاكي في مقارباتها العصر والوجود المحيط بالعالم الإسلاميّ، فهي تجربة تمزج بين المعقولات التفسيرية والواقع المعاش. وقد  

 وعة من النتائج منهاك البحث إلى مجم
 ترسيخ الاعتبار للحقائق اللغوية القديمة، مع فرصة الاجتهاد في فهمها وتطبيقها بما يتلاءم وروح العصر.-
الواقعيّ للنص    عدم التنازل عن القواعد غير اللغوية التي أقرّها العلماء كرفض الإسرائيليّات، والتأكيد على التمسّك بقاعدة الجري التي تلائم الفهم-

 القرآنيّ 
 المصادر:

 القرآن الكريم.

 الكتاب المقدس، العهد القديم.

 م.1979، 1هـ(، معجم مقاييس اللغة، تحقيق: محمد عبد السلام هارون، دار الفكر، القاهرة، ط/395أحمد بن زكريا بن فارس )ت  -

لبنان،    –البيهقي، أبو بكر أحمد بن الحسين، شعب الإيمان، المحقق: أبو هاجر محمد السعيد بن بسيوني زغلول، دار الكتب العلمية، بيروت  -
 ه ـ.1421، 1ط/
 ش. 1397/ 1/  25الخامنائي، علي،  تصريحات السيد الخامنئي خلال لقاء المسؤولين في النظام وسفراء الدول الإسلامية، -
ى پژوهشى  الخامنائي، علي، في ظلال القرآن، باللغة الفارسية، ترجمة: السيد علي خامنئي، تهران: انتشارات انقلاب اسلامى )وابسته به مؤسّسه -

 هـ.ش.1398فرهنگى انقلاب اسلامى(، 

ای )مدظلّه العالی( رهبر معظّم انقلاب اسلامی در  الخامنائي، علي، مروری بر مبانی، روش وقواعد تفسيری حضرت آيت الله العظمی خامنه-
 ش. 1393ی توبه، ناشر: انتشارات انقلاب اسلامی، طهران، تفسير سوره

 ش. 1396،  2إيران، ط/  –الخامنائي، علي، همرزمان إمام حسين )رفاق الإمام الحسين )ع( في الجهاد( انتشارات انقلاب اسلامى، طهران -
 الخامنئي، علي، مشروع الفكر الإسلامي في القرآن، ترجمة: محمد علي آذرشب، مؤسسة صهبا، إيران، بدون تاريخ. -
 هـ.  1430، 4الخوئي، أبو القاسم، مجمع البيان في تفسير القرآن، مؤسسة إحياء آثار الإمام الخوئي، نينوى للطباعة، ط/ -
 ش. 1387إيران،   –الرضائي الإصفهاني، محمد علي، منطق تفسير القرآن، جامعة المصطفى العالمية، قم -
 مصر، بدون تاريخ. –السبت، خالد بن عثمان، قواعد التفسير جمعاً ودراسةً، دار ابن عفّان، القاهرة  -

 الصفار، محمد بن حسن، بصائر الدرجات، منشورات الأعلمي، لبنان، بدون تاريخ.-
 هـ.ش.1393، 3الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، مؤسسة إسماعيليان، قم، إيران، ط/  -
 هـ. 1429،  1 معرفة، محمد هادي، التفسير الأثري، مؤسسة التمهيد الثقافية للنشر، قم، ط/ -
 هـ. 1425،  2إيران، ط/ –معرفة، محمد هادي، التفسير والمفسرون في ثوبه القشيب، الجامعة الرضوية للعلوم الإسلامية، مشهد -

 هوامش البحث



182

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 
 . 33، ص 1مصر، بدون تاريخ، ج –السبت، خالد بن عثمان، قواعد التفسير جمعاً ودراسةً، دار ابن عفّان، القاهرة  1
،  5ج.م 1979  ،1/ط  القاهرة،  الفكر،  دار   هارون،  السلام   عبد  محمد:  تحقيق  اللغة،   مقاييس  معجم  ، (هـ395  ت)  فارس  بن  زكريا  بن   أحمد  2

 . 109ص
 ابن فارس، مصدر سابق. 3
 . 102البقرة:  4
ى پژوهشى فرهنگى ينظر: في ظلال القرآن، باللغة الفارسية، ترجمة: السيد علي خامنئي، تهران: انتشارات انقلاب اسلامى )وابسته به مؤسّسه   5

 ، ترجمة الباحثة. 205. هامش صفحة 1398انقلاب اسلامى(، 
 . 93الخوئي، أبو القاسم، مجمع البيان في تفسير القرآن، مؤسسة إحياء آثار الإمام الخوئي،  6
 . 152الخامنئي، علي، مشروع الفكر الإسلامي في القرآن، ترجمة: محمد علي آذرشب، مؤسسة صهبا، إيران، بدون تاريخ، ص  7
 . 68التوبة:  8
 ، النسخة الفارسية ترجمة الباحثة. 381تفسير سورة التوبة، ص 9

 . 71التوبة:  10
ای )مدظلّه العالی( رهبر معظّم انقلاب اسلامی الخامنائي، علي، مروری بر مبانی، روش و قواعد تفسيری حضرت آيت الله العظمی خامنه  11

 . ترجمة الباحثة.75ش، ص 1393ی توبه، ناشر: انتشارات انقلاب اسلامی، طهران، در تفسير سوره

 ، النسخة الفارسية، ترجمة الباحثة. 5تفسير سورة الممتحنة، ص 12
 . 67، ص3ه، ج 1393، 3ينظر: الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، مؤسسة إسماعيليان، قم، إيران، ط/  13
 . 7الممتحنة:  14
 . ترجمة الباحثة.46،  45تفسير سورة الممتحنة، النسخة الفارسية، ص 15
 . 79، ص2ه، ج1425،  2إيران، ط/  –معرفة، محمد هادي، التفسير والمفسرون في ثوبه القشيب، الجامعة الرضوية للعلوم الإسلامية، مشهد    16
 . 459، ص1ش، ج1387إيران،   –الرضائي الإصفهاني، محمد علي، منطق تفسير القرآن، جامعة المصطفى العالمية، قم  17
 . 34الكتاب المقدّس، العهد القديم، سفر التثنية، الاصحاح  18
 . 19سفر التكوين، الاصحاح  19
 . 17إنجيل متّى، الاصحاح الثالث، رقم  20
 . 118آل عمران:  21
 . مصدر سابق.82، ص2معرفة، التفسير والمفسرون في ثوبه القشيب، ج 22
لبنان،  –البيهقي، أبو بكر أحمد بن الحسين، شعب الإيمان، المحقق: أبو هاجر محمد السعيد بن بسيوني زغلول، دار الكتب العلمية، بيروت  23
 . 200، ص1م، ج  2000  -هـ  1421، 1ط/
 .  265ش، ص1396، 2الخامنئي،علي، همرزمان إمام حسين )رفاق الإمام الحسين )ع( في الجهاد( انتشارات انقلاب اسلامى، ط/ 24
 . 216الصفار، محمد بن حسن، بصائر الدرجات، منشورات الأعلمي، لبنان، بدون تاريخ، ص 25
 . 31ه، ص1429، 1معرفة، محمد هادي، التفسير الأثري، مؤسسة التمهيد الثقافية للنشر، قم، ط  26
 . 7الممتحنة:  27
 ، النسخة الفارسية، ترجمة الباحثة. 19تفسير سورة الممتحنة، ص 28
 . 22الفتح:  29
 ش. 1397/ 1/  25الخامنائي، علي، تصريحات السيد الخامنئي خلال لقاء المسؤولين في النظام وسفراء الدول الإسلامية،   30
 . 7الممتحنة:  31
 . 10الحجرات:  32


