
102

         Journal Of the Iraqia University (74-8) December(2025) 

 

 

ISSN(Print): 1813-4521 OnIine ISSN:2663-7502 

Journal Of the Iraqia University 
available online at: https://www.mabdaa.edu.iq 

 

 دراسة وصفية تحليلية   –  المسيحية   منظور   تأليه البشر ف 
 جمال محمد طالبة دكتوراه بجامعة السليمانية، كلية العلوم الإسلامية، قسم: أصول الدّين م. م.شيلان

 جامعة السليمانية/ كلية العلوم الإسلامية، قسم أصول الدين أ.د.مهدي قادر أحمد

Deification of Humans in Christianity – 
A Descriptive and Analytical Study 

Assist. Lecturer. Shelan Jamal Mohammad 
shilanjamal2024@gmail.com 

Prof. Dr. Mahdi Qadir Ahmed 
mahdi.ahmed@univvsul.edu.iq 

 الملخص:
  في هذا البحث نتناول قضية تأليه البشر في المسيحية، هي قضية عقدية معقدة، شغلت الفكر الإنساني منذ ظهورها الى اليوم، نهدف من خلال 
افع  هذا البحث الوصول الى أساس التأليه ودوافعه، نفترض إمكان تأليه بشر آخرين ممن يكونوا في نفس المرتبة ويتحقق فيهم نفس الشروط والدو 

ي العصر الحاضر والمستقبل، تناول هذه المواضيع تظهر أهمية الموضوع و خطورته، بيان هذا البحث يحتاج الى تقسيم علمي دقيق، حيث ف
وص  نتناول في المبحث الأول: مفهوم تأليه المسيح كما ذهب اليه المسحيون رغم الاختلاف حول طبيعته ومشيئته، في المبحث الثاني نناقش النص

التي يتشهد بها في هذا المجال، وفي المباحث الأخرى نتطرق الى موقف الفرق المسيحية من الثالوث المقدس ودور المجامع المسكونية   الكتابية
ونتناول مواضيع أخرى أساسية في المسيحية مثل: عقيدة  في تقرير تلك العقائد، ثم تأثر العقيدة المسيحية بالأديان السابقة لها في هذا الجانب.

ة منتشرة  لفداء والخلاص(.الديانات الموجودة عند ظهور المسيح )عليه السلام( كانت وثنية تعبد الأصنام )عدا اليهودية(، وكانت الفلسفة اليوناني)ا
لجوانب في العالم، كانت تجسيم الإله من المعتقدات الشائعة، فالإله خَلق الإنسان على صورته، والبحث عن الأشياء الملموسة والظاهرة بدل ا

الروحية كانت من مظاهر ذلك العصر، ما أدّى إلى صنع الأوثان والأصنام باعتبارها يمثلون الله على الأرض حيث يمكنهم رؤيته ولمسه، ما  
في هذه البيئة نادت المسيحية الى التوحيدَ وترك الوثنية، فقابلوها بالرفض، في ظل تلك الأوضاع و وطأة غياب المسيح .يُغذّي الجانب المادي فيهم
شخص بديل مثل بولس الرسول، أصبح من المثير للبحث الكيفية التي تطور بها هذا الدين السماوي ليحاكي سياقاته  )عليه السلام( وحضور
يُعدّ هذا البحث عرضا متواضعا  !ئدة، إما خوفا من السلطة وجبروته أو ارضاء لهم أو طمعا في الانتشار المتصاعد؟الثقافية والاجتماعية السا

وكيفية  لبعض هذه الجوانب التأريخية والعقدية، ومحاولة لفتح المجال أمام دراسات أعمق في العقيدة المسيحية، بالذات في طبيعة المسيح وبنوته  
الكلمات المفتاحية: .تقدات التي سبقتها، والإهتمام بدراسة المصادر الغربية التي تتحدث عن تأليه المسيح و الاستفادة منهاتأثّر المسيحية بالمع

 )المسيحية، التوحيد، اللاهوت، الناسوت، المجامع، الطوائف المسيحية، بولس(.
Abstract: 

This research addresses the issue of the deification of human beings (Apotheosis) in Christianity, a complex 

doctrinal matter that has occupied human thought since its emergence. Through this study, we aim to reach the 

underlying basis and motivations for deification. We hypothesize the possibility of deifying other human beings 

who possess the same standing and fulfill the same conditions and motivations in the present and future. 

Tackling these subjects demonstrates the importance and sensitivity of the topic.The structure of this study 

necessitates a precise academic division:Chapter One: Examines the concept of the deification of Christ as 

understood by Christians, despite the disagreements surrounding His nature and will.Chapter Two: Discusses 

the Scriptural texts used as evidence in this field.Subsequent Chapters: Address the position of various Christian 

denominations regarding the Holy Trinity, the role of the Ecumenical Councils in establishing these doctrines, 

and the influence of preceding religions on Christian doctrine in this specific aspect.We also cover other 

mailto:shilanjamal2024@gmail.com
mailto:mahdi.ahmed@univvsul.edu.iq


103

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

fundamental subjects in Christianity, such as the doctrine of Redemption and Salvation.Historical Context and 

Thesis  The religions present at the time of Christ (peace be upon him) were largely Pagan and worshipped idols 

(with the exception of Judaism). Greek Philosophy was widespread globally, and the corporeal embodiment of 

God was a common belief, based on the notion that God created man in His own image. The search for tangible, 

visible objects instead of spiritual aspects was a manifestation of that era, leading to the creation of idols and 

statues that were regarded as representing God on Earth, where He could be seen and touched, thereby feeding 

the materialistic tendencies within people.Christianity emerged in this environment, calling for Monotheism 

and the abandonment of Paganism, but was met with rejection. Under these historical circumstances and the 

pressure of Christ's absence (peace be upon him) coupled with the presence of an alternative figure like Paul 

the Apostle, it becomes intriguing to investigate how this heavenly religion evolved to imitate the prevailing 

cultural and social contexts—whether out of fear of the ruling power and its oppression, to appease it, or in 

pursuit of increasing propagation.This research constitutes a modest presentation of some of these historical 

and doctrinal aspects, and an attempt to pave the way for deeper studies into Christian doctrine, particularly 

concerning the nature and sonship of Christ and how Christianity was influenced by preceding beliefs, while 

emphasizing the study and utilization of Western sources that discuss the deification of Christ.Keywords: 

Christianity, Monotheism, Theology, Humanity (Incarnation/Anthropology), Councils, Christian 

Denominations, Paul. 

 المقدمة
ك. أنعم علينا بالإيمان،  الحمدلله الّذي منّ علينا بالتوحيد، و  رك، ومتاهة الأوهام والشَّ  وجعلنا ممن يؤمن بجميع الرّسل والأنبياء، وعافانا من شِرَكِ الشِّ

تقديس   جاءت الأديان السماوية لتقرير التوحيد ونصرته بأدلة نقلية و عقلية، ونبذ أشكال الشرك والوثنية، بل ذهبت أبعد من ذلك من التحذير في
و الأشخاص واعطائهم منزلة فوق البشر، فنفت أن يكون لله صاحبة أو أولاد، كما ليس له أقرباء و وكلاء يمثلون الرب على الأرض بالتحليل  

المسيحية تؤكد على ما جاءت بها الرسالات السماوية السابقة، وتصدى  لرجال الدين الذين نصبوا أنفسهم وكلاء الرّب وعَصاه بين    جاءت.التحريم
  الناس. فنجحت المسيحية في عصر المسيح )عليه السلام(، رغم محاولة بعض الأشخاص والجهات أن يجعلوه ابن الله، فأكد أنه رسول الله وابن 

ن بعد غياب المسيح أصبحت الظروف حالكة، والاصحاب هالكة تحت سلاسل التعذيب وسكة الذهب، فتولى رجال مزيفون المهمة الانسان، لك
التثليث. مدّعين ورثة المسيح في تعميد العالم، فالتبس الحق بالباطل، واختلط على الناس الالوهية بين الانسان والرب، والتميز بين الوحدانية و 

ساندة جهات رسمية مغرضة، وتعاون عليه كهنة و رجال الدين، وفي المقابل هناك من وقف في وجه السيف المسلول و اللسان  راجت الفكرة بم
سماء المعسول، رغم اخفاقهم لكن دخلوا سجل التأريخ بصوتهم الجهوري منادين بأن التوحيد أصل لم يتغير، والتثليث  لم ينزل عليه برهان من ال

دراسة وصفية تحليلية( ليكون  -لتناول هذا الموضوع الشائك اخترنا هذا العنوان )تأليه البشر في منظور المسيحية .الأرضأو تصريح مقدس من 
ضيع  بحثا علميا حول هذه القضية التي هي من أكثر القضايا اختلافا بين دعاة توحيد الله و رعاة تجسيد الله. كما نلقي الضوء على بعض الموا 

المسيح اللاهوتية و الناسوتية، ونسرد الجوانب العقدية التي يبدو أنه انحراف بالنسبة للمسلمين، ونسرد عرضا لأهم العقائد التي   الأخرى مثل طبيعة
الله تتعلق بالإله وشخص المسيح، ونحاول قدر المطاع الإلتزام بالموضوعية وتجنب ابداء الحكم، واستخدام المراجع والمصادر الموثوقة بتوفيق  

هاتان الفكرتان تعدّان نواة لكل الأفكار والمعتقدات الدينية، تُوصف   )1(الفكرتان الرئيسيتان لجميع النظريات الدّينية هما فكرتا التطور والتوحيد،.تعالى
يني  فكرة التوحيد بالوحي الأول حيث يُعتبر موجودة منذ وجود أول إنسان على الأرض، وهناك تنازع مستمر بين هذين الإتجاهين من التفكير الدّ 

يه، وتدافع بها عن نفسه.هل هناك تطور في الأديان كما يصرح به بعض العلماء الذي خلّف كثيرا من النظريات، ولكل فكرة أساسها الّذي تستند عل
لأرض؟أصحاب  والمفكرين، أم أن التوحيد هو دين البشرية منذ أن خلق الله أوّل إنسان الّذي هو أبونا آدم عليه السلام إلى آخر يوم للبشر على وجه ا

رت عبر القرون، ويرون هذا أمرا طبيعيا فكما يتطور الإنسان بيولوجيا )حسب رأيهم( الأديان مذهب التطور التقدمي تعتقد بأن الأديان تطورت وتغيّ 
واه العقلي  تتطور أيضا، فهؤلاء يؤمنون بالتقدم والتطور في الدّين وتأريخ الأديان.وكما يقود التطور الحياة البيولوجية للإنسان، كذلك يتطور مست

من نوع سافل إلى نوع أعلى" والدّين عندهم مرتبط    –نتقال الإنسان وعقله من "ماهية أدنى إلى ماهية أسمى  والتفكيري، فقانون التطور مبني على ا
لفكرية بالحالة الفكرية للإنسان، فليس من المنطق أن أطلب من كائن بسيط ساذج أداء معقد متطور، استمرَّ هذا التقدم في الحالة البيولوجية وا 

يصرّح الدكتور أحمد شلبي في مقدمة كتابه )المسيحية( بأن "المسيحية تكاد تكون  )2(الحالي )الكمال النسبي(".  للإنسان حتى وصل إلى الكمال
ح عسيرا  أكثر الأديان السّماوية والوضعية تعقيدا، وقد علَّمها عيسى عليه السلام دينا بسيطا سهلا، ولكن التعقيد طرأ عليها بعد ذلك، حتى أصب



104

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

حيث يقول: "إن المسيحية بدأت بسيطة،    Roland Bintonجدا فهم كثير من مبادئها، وحتى أصبح غموضها طبيعة واضحة فيه"، ويستشهد بقول  
 )3(ولكن النّاس عقدوها بعقائد صعبة عصفت بها".

 اسباب اختيار الموضوع:
تأليه البشر ليس ظاهرة تأريخية عابرة، بل يمكن أن يظهر بين فينة وأخرى في المجتمعات المعاصرة في صور مزخرفة، باسم الامبراطور، او  .1

 الرئيس الأوحد، أو خادم الشعب، مع المطالبة بولاء الشعب على الاطلاق. 
و إما الانسان يبحث دائما عن قوة خارقة ليتقرب اليها، فإن غابت تأليه الحق، تسللت الى النفس تأليه النفوس، فالانسان إما يجعل الهه هواه   .2

 يتخذ من الآخرين آلهة بدوافع نفعية و نفسية و اجتماعية.
كذلك نتطلع من خلال اختيار هذا العنوان متابعة تأليه المسيح والثالوث المقدس و البحث عن مصطلحات متعلقة مثل: )اللاهوت، التجسد،   .3

 الابن، التأليه، الرب(.  
 تتبع الجذور التأريخية لها دور هام في العقائد المسيحية، لأنها لم تتشكل في يوم وليلة، وإنما على مدار السنين.    .4

 أهداف البحث:
 .التعريف بتأليه البشر وعلاقته بمفهوم التجسّد و تأليه المسيح في اللاهوت المسيحي .1
 .دراسة نصوص مختلفة ومتعارضة من الكتاب المقدس، بعضها تؤيد الجانب البشري للمسيح، وبعضها تؤكد جانبه الإلهي .2
 تحليل الدوافع والعوامل التي أدت الى تأليه البشر من المنظور المسيحي و مناقشتها، وربط الماضي بالحاضر.  .3
 كما تحاول الدراسة بيان  المفاهيم والمصطلحات من المراجع الرصينة بمنهج أكاديمي موضوعي.  .4

 منهج البحث:
ليب بما أن البحث في مجال الأديان ويتناول النصوص والعقائد، فإن المنهج الأنسب هو )المنهج التحليلي المقارن(، وقد يلجأ الباحث إلى أسا 

أخرى حسب الحاجة مثل: المنهج الوصفي )لوصف العقيدة المسيحية حول المسيح كما وردت في الكتاب المقدس ومقررات المجامع(، والمنهج 
المبحث   :خي )لتتبع تطور لاهوت المسيح عبر التأريخ، والأحداث التي حدثت(.تطلب هذا الأمر تقسيم البحث الى المباحث الخمس الآتيةالتأري

المبحث .المبحث الثاني: مناقشة النصوص الكتابية )اللاهوتية و الناسوتية( في المسيحية.الأول: تأليه المسيح )عليه السلام( في الدين المسيحي
المبحث الخامس: تأثر العقيدة المسيحية .المبحث الرابع: موقف الفرق المسيحية من الثالوث المقدس.الث: تطور و تأسيس العقائد عبر القرون الث

 : تأليه المسيح )عليه السلام( في الدين المسيحيالمبحث الأولوفي النهاية تأتي النتائج و أهم المصادر والمراجع..بالأديان الأخرى 
لمسيح أو )المسِيَّا( كان من الألقاب المعظمة عند بني إسرائيل، يطلقونه على )العالم أو الملك أو النبي(،  افي معنى لفظ المسيح لغة واصطلاحا:

ح يأتي في اللغة بمعنى أن الشيء ذَهب ما عليه، فهو ماسح والمفعول ممسوح ومسيح، ويُقال مسَح القوم قتلا أي أثخن فيهم، أما في الاصطلا
خصيات التي كانت تُمْسَح بالزيت، مثل المَلِك وعظيم الكهنة، وكانت تدلّ أيضا على مَن اختاره  فقد تطلق هذه الصفة )في العهد القديم( على الشَّ

رّوح القدسِ مَلَكاً  الله للقيام بمهمّة، والمسيحيّ هو من اعتنق دين يسوع المسيح، »المسيح« عيسى ابن مريم عليه السلام الّذي مسَحه الآب في ال
حسب معاجم النصارى أطلق يسوع )4(مَشيحاً )ابن داود(، والممسوح بمثل الدّهن وبالبركة ليكون مَلَكا أو نبيا، وهذه من عادات اليهود والنصارى.

  24( و )لوقا  64 –  63:  26(، ثُمَّ جهارا في أيام آلامه ولا سيَّما بعد قيامته )متّى 20:    16هذا اللقب على نفسه بتحفظ في أثناء حياته، )متّى 
وتُلفظ »يسوع« في العبرية  خ إسرائيل(تُلاصق لفظ المسيح عند النصارى بلفظ يسوع في أكثر الأحيان، وهو اسم لأكثر من شخصية في تأري26: 

تأليه المسيح )5(بـ )يشوع( ومعناه »الرَّب مخلِّص«، عند إضافة صفة المسيح يكون اسم )يَسوع المسيح( شاهدا لسرّ الخَلاص في شَخص ابن الله.
تأليه المسيح ما هي إلا نتيجة للغلو بحق رسول من رسل الله، فالغلو "هي المشكلة العظمى التي واجهت البشرية، فغلوّ في  في الدين المسيحي

د في  الحب يُخرج بالإنسان عن الإستقامة، وغلوّ في البغض يُخرجه أيضا، وبالنسبة لنبيّ الله عيسى بن مريم عليه السلام فغُلوّ النصارى تجسَّ 
في حين ينبغي أن يكون هذه المعجزات والخوارق سببا للإيمان بالله )6(بب غلوّهم فيه هو ما ظهر على يديه من المعاجز والخوارق".تأليهه، إن س

كرون.وقد  وقدرته وسلطته، ودلالة لصدق النبوة، وعلامة على كون النبي مُرسَلا من الله، لكن حصول هذا الفهم يحتاج إلى قوم يعقلون ويبصرون ويتف 
عارات والطقوس الّتي توارثه من الآباء والأجداد، كما صرَّح القرآن بلسان  نجد عامة الناس في كلّ مِلّة تكون تابع للأقلية تقوم بما تُملي ه عليه الشِّ

ةٖ وَإِنَّا عَلَىَٰٓ ءَاثََٰرِهِم مُّقۡتَدُونَسجى الزخرف.أو هناك مرحلة المحاكاة الغير واعية في كثير من الأحيان    23 الكفّار: سمحإِنَّا وَجَدۡنَآ ءَابَآءَنَا عَلَىَٰٓ أُمَّ
اب الدّيانات وتقوم تلقائياً بمزاولتها في الحياة اليومية من عادات وعبادات، حتى تجده ذات تأثير روحي عليه، لكن لو سألته عن  تمارسه أصح



105

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

لمقدّس مفهومها أو سببها أو أصلها نجدهم عاجزين عن ردٍّّ مُقنِع عن مستوى منطقي من التفكير.لم يستخدم لفظ »الإله« أو »الآلهة« في الكتاب ا
:    7للمسيح عليه السلام فقط وإنما استُخدم لأفراد وجماعات أخرى، مثلا نجد الأسفار المقدسة تسمى موسى إلها لفرعون كما نرى في )الخروج  

(، لكن هناك من علماء اللاهوت المسيحي من يرجع هذا الاستعمال اللغوي استعمالا مجازيا وليس حقيقيا،  16:    4(، وإلها لهارون )خروج  1
  في  باعتبار أن "اسم »الله« أصلا وجوهريا يخص الله وحده، فبذلك الاسم تقترن فكرة وجود كائن ذو سلطان رفيع جدا فوق جميع الخلائق، سرمدي

، حيث خاطب الله القضاة  6:  82يعتمد علماء اللاهوت المسيحي في تفسيرهم للاستخدام المجازي للفظ »إله« على نصوص مثل مزمور  )7(كيانه".
يقية أو أصحاب السلطة بلقب »آلهة«، وهو استخدام مجازي للسلطة والسلطان.وقد أكد هذا السياق المجازي بالآية التي تنفي عنهم الألوهية الحق

(، لإثبات أن اللفظ يمكن  34:  10 مِثْلَ النَّاسِ تَمُوتُونَ« وهذا التفسير مدعوم باستشهاد المسيح نفسه بهذا المزمور في إنجيل يوحنا )بقوله »لكِنْ 
 أن يُطلق على البشر في سياق تشريفي أو سياق السلطة الممنوحة من الله. 

 المطلب الأول: مراحل حياة المسيح
ات التي تمر حياة المسيح حسب الكتاب المقدس بثلاثة مراحل أساسية قبل الولادة وبعد الولادة وبعد الصلب والقيامة، الكتاب المقدس مليئة بالآي

 تحكي عن حياة المسيح وسيرته، ننهل بعضا منها ونقسمه إلى مراحل ثلاث:

 يؤمن المسيحييون بأن المسيح كان موجودا منذ الأزل ككلمة أو »لوغوس«، كأحد الأقانيم الثلاثة. أولا: الوجود الأزلي:
هذَا كَانَ فِي  2، وَكَانَ الْكَلِمَةُ اَلله.  مثلا آيات تؤكد أزلية الكلمة )المسيح( ومشاركته لله في الخلق، »فِي الْبَدْءِ كَانَ الْكَلِمَةُ، وَالْكَلِمَةُ كَانَ عِنْدَ اللهِ  .1

 3– 1:  1ا كَانَ«. يوحنا كُلُّ شَيْءٍّ بِهِ كَانَ، وَبِغَيْرِهِ لَمْ يَكُنْ شَيْءٌ مِمَّ 3الْبَدْءِ عِنْدَ اِلله. 
 أَنْ يَكُونَ مُعَادِلًاِ لِله«.   آيات تشير إلى طبيعة المسيح الإلهية، وأنه مساوٍّ بالآب قبل التجسد، »الَّذِي إِذْ كَانَ فِي صُورَةِ اِلله، لَمْ يَحْسِبْ خُلْسَةً  .2

    6:  2فيليبي 
كْرُ كُلِّ خَلِيقَةٍّ. فَإِنَّهُ  آيات تظهر أن المسيح خُلق قبل كل شيء، وأن خلقه ووجوده مُتقدم على كل الخليقة، »لَّذِي هُوَ صُورَةُ اِلله غَيْرِ الْمَنْظُورِ، بِ  .3

مَاوَاتِ وَمَا عَلَى الَأرْضِ، مَا يُرَى وَمَا لَا يُرَى، سَوَا : مَا في السَّ ءٌ كَانَ عُرُوشًا أَمْ سِيَادَاتٍّ أَمْ رِيَاسَاتٍّ أَمْ سَلَاطِينَ. الْكُلُّ بِهِ وَلَهُ قَدْ  فِيهِ خُلِقَ الْكُلُّ
، وَفِيهِ يَقُومُ الْكُلُّ كولوسي«   17 – 15:  1خُلِقَ. الَّذِي هُوَ قَبْلَ كُلِّ شَيْءٍّ

تشمل هذه المرحلة ولادة عيسى عليه السلام، نموه ونشأته، ثمَّ إعلان رسالته ومعجزاته وقيامه بمهمة التعليم ثانيا: مرحلة التجسد والخدمة والرسالة
ن نورا يضيء والإرشاد، كان المسيح في تلك المرحلة مُرشدا روحيا ومُعلِّما للتعاليم الدينية، طبيبا وحكيما وخطيبا، كرَّس حياته لخدمة الناس، كا 

ليُنير لهم الصراط المستقيم، أدّى الأمانة بأحسن شكل وضحى بنفسه في سبيل رسالته، كان ملاكا بنقائه، ونبيّا   ظلام الجهل، وشعلة تحترق 
رنا "برسول يأتي من بعده اسمه أحمد"، إنه لم يوجد مثله قبله ولن يت كرّر بعده، ولد من غير  بإخلاصه، وملكا بحزمه، ترك لنا سيرة عطرة، وبشَّ

كل هذه المراحل لها دليل واضح من الكناب )8(أب، ونشأ بعناية إلهية، أمه كانت صدّيقة و عفيفة، إنها من نساء الجنة وخير نساء الأرض.
،  23، لوقا  15، مرقس  27، إلى صلبه وفدائه في: متى  38  –   26:    1، ولوقا  25  –   18:    1المقدس، قصة ميلاده وطفولته في سفر متى  

 .19يوحنا 
هذه المرحلة هي جوهر الإيمان المسيحي، ومن أهم المراحل الّتي أدّى بالمسيحيين إلى الإيمان بألوهية عيسى عليه  ثالثا: مرحلة الصلب والقيامة

من المسائل الهامة التي لها علاقة مباشرة بلُبّ العقيدة المسيحية هي موضوع السلام لأنه انتصر على الموت والخطيئة، وقدّم نفسه فِداء للبشرية.
لِيبِ عِنْدَ الْهَالِكِينَ جَهَالَةٌ، وَأَمَّا عِ  نْدَنَا نَحْنُ الْمُخَلَّصِينَ فَهِيَ قُوَّةُ اِلله«  الصليب، كما ورد في رسالة بولس الأولى إلى أهل كورنثوس: »فَإِنَّ كَلِمَةَ الصَّ

رآن قصة صلب المسيح في آية واحدة: سمحوَقَوۡلِهِمۡ إِنَّا قَتَلۡنَا ٱلۡمَسِيحَ عِيسَى ، الّذي يُعدّ نقطة خلاف جوهرية بين الإسلام والمسيحية، نفى الق18:  1
فِيهِ   ٱخۡتَلَفُواْ  ٱلَّذِينَ  وَإِنَّ  لَهُمۡۚۡ  شُبِّهَ  وَلََٰكِن  صَلَبُوهُ  وَمَا  قَتَلُوهُ  وَمَا   ِ ٱللهَّ رَسُولَ  مَرۡيَمَ  عِلۡمٍّ  ٱبۡنَ  مِنۡ   ۦ بِهِ لَهُم  مَا  نۡهُۚۡ  مِّ شَكّٖ  قَتَلُوهُ لَفِي  وَمَا  ٱلظَّنِّۚۡ  ٱتِّبَاعَ  إِلاَّ 

اسجى ا(، وفيها  النساء.تنفي الآية قتل المسيح مطلقا ثمّ تؤكد عدم قتله صلبا، ثمَّ في آخر الآية تأكيد آخر مع لفظ اليقين )وَمَا قَتَلُوهُ يَقِينََۢ   157   يَقِينََۢ
لب وقتل عيسى عليه السلام وردت  وصف لشخصية عيسى عليه السلام ومكانته وهي )أنه رسول الله وابنُ   مريم البشرِ المخلوق(، أما قصة الصَّ

كس في الأناجيل الأربعة بالتفصيل، تنصب تركيز ثلاثة منهم )متى، مرقس، لوقا( على القصة والآلام الجسدية والنفسية للمسيح على الصليب، ع
ى عليه السلام وليس فقط واقعة مأساوية موجعة."والصليب في نظر النصارى  يوحنا الّذي يقدّم صورة لاهوتية للدلالة على رفع الجسد وتمجيد عيس

ت ومن حيث تمثيله التثليث هو أساس قواعد الدّين، أي أن النصرانية قائمة على الصليب"، لأنه موقعٌ سقط عليه المعصوم، وفي اعتقادهم كان
يسة وعماد الإنجيل، وهو علامة يوم الحشر، من يؤمن به لا يموت أبدا، أعظم مصيبة مشؤمة في تأريخ البشرية، لذلك يعتبر الصليب أساس الكن



106

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

لينال المؤمنون به السعادة الحقيقية والغفران، "الأقنوم الثاني الإلهي  )10(فالمسيح عليه السلام أفدى بنفسه على الصليب  )9(بل تكون له حياة أبدية.
د قد خلَّص الإنسان من الخطيئة ومن أسرِ الشيطان بصيرورته فداء على الصليب كما يحق عدل الأقنوم الإلهي الأول". والقيامة هي  )11(الّذي تجسَّ

ماء حيث ي عيش حاليا الإعتقاد الجازم بأن عيسى قام من الموت بمعجزة عظيمة، وأن الله أعاد )يسوع( إلى الحياة "في جسد خالد وتمّ رفعه إلى السَّ
د في السماء، جالس عن يمين الله الآب )إشارة إلى سلطته   يؤمن المسيحييون )12(ويحكم مع الله القادر على كل شيء". بأن المسيح الآن حيّ ممجَّ

فاعة(، بدليل: »فَمِنْ ثَمَّ يَقْدِرُ أَنْ يُخَلِّصَ أَيْضًا إِلَى التَّمَامِ الَّذِي مُونَ بِهِ إِلَى اِلله، إِذْ هُوَ حَيٌّ  الإلهية ومكانته العالية، وقدرته على الشَّ فِي كُلِّ  نَ يَتَقَدَّ
ركة(: »هُوَ اُلله الَّذِي بِهِ دُعِيتُمْ إِلَى شَرِكَةِ ابْنِهِ يَسُوعَ الْمَسِيحِ رَبِّنَا«  25:    7حِينٍّ لِيَشْفَعَ فِيهِمْ«. العبرانيين   ،  9:    1كورنثوس  1، ويسمّى هذا )بالشِّ

، كأنه إعلان بأن طريق الوصول إلى الله واحد وهو  6:    14أَحَدٌ يَأْتِي إِلَى الآبِ إِلاَّ بِي«  وقد ورد في يوحنا: »أَنَا هُوَ الطَّرِيقُ وَالْحَقُّ وَالْحَيَاةُ. لَيْسَ  
هناك ثلاثة خيارات حسب كتابات الكنيسة الأولى ووفق كتابات بولس   حول طبيعة قيامة المسيح )الجسد المقام(عن طريق عيسى عليه السلام.

، أكّد بولس  44:     15حيث ورد في كورنثوس الأولى: »يُزْرَعُ جِسْمًا حَيَوَانِيًّا وَيُقَامُ جِسْمًا رُوحَانِيًّا«    أولا: الجسد الرّوحي:بالتحديد، وهي ثلاثة:
ط دون  على قيامة المسيح عليه السلام بالجسد، ردّا على الإعتقاد السائد لمعارضي بولس في كورنثوس الّذين تبنوا فكرة قيام المسيح بالروح فق

لس يخالف معهم ويؤكد على قيامة المسيح بالجسد الرّوحي الخالد القوي العجيب، جسدا لا يمكن أن يعاني من الألم أو البؤس أو  الجسد، لكن بو 
أكدَّ أصحاب هذا الرأي )بعض المسيحيين القُدامى( أن المسيح قد قام بالرّوح وليس في الجسد، لأن جسده تعفَّن   ثانيا: قيامة الرّوح : )13(الموت.

ماء، بحسب هذا الرأي الجسد المادي الذي ينتمي إلى العالم المادي لم يتحول إلى   جسد  في القبر ككل الجثث، لكن روحه عاشت وصعَدت إلى السَّ
يعتبر هذا الرأي من الآراء الغنوصية الكاملة التي ظهرت بعد   ثالثا: قيامة الجسد الفاني:مّ تركه في القبر ليتحلل.روحي كما قال بولس، بل ت

حيث يؤكد أنه قام بجسده وأنه أكل مع تلاميذه    43  –  36:    24منتصف القرن الثاني الميلادي، قصة قيام المسيح بجسده موجودة في إنجيل لوقا  
: إِنِّي أَنَا   وحَ لَيْسَ لَهُ لَحْمٌ وَعِظَامٌ كَمَا تَرَوْنَ لِي« لوقا  ليؤكد أنه ليس روحا فقط، »اُنْظُرُوا يَدَيَّ وَرِجْلَيَّ ونِي وَانْظُرُوا، فَإِنَّ الرُّ .بالنسبة  39:    24هُوَ! جُسُّ

ودم( لا يصح أن تدخل ملكوت الله،  لبولس فإن المسيح المقام له جسد ولكن تحول جسده إلى كائن خالد )جسد سماوي(، لأن جسدا من )لحم  
، لكن بالنسبة للوقا  50:    15ادُ عَدَمَ الْفَسَادِ«. كورنثوس الأولى  »فَأَقُولُ هذَا أَيُّهَا الِإخْوَةُ: إِنَّ لَحْمًا وَدَمًا لَا يَقْدِرَانِ أَنْ يَرِثَا مَلَكُوتَ اِلله، وَلَا يَرِثُ الْفَسَ 

( تؤكد فكرة قيام المسيح بجسده، 28  –  24:    20اؤها، قصة توما الرسول أو )توما الشكاك( في إنجيل يوحنا )فيبدو أن جسده الأرضي قد أعُيد إحي
 )14(حيث تحسس الجروح في يديه وجنبه )من آثار الصلب(.

 The Nature of  Christ) المطلب الثاني: طبيعة المسيح عليه السلام )
من أوسع الجدال التي دارت بين المسيحيين فترة طويلة وعلى نطاق واسع، يحتاج فهمه إلى دراسة التأريخ    )15(كان الجدل حول طبيعة المسيح

إنك لو سألت شخصا مسيحيا عن جوهر إيمانه أو معتقداته، تكون إجابته هكذا: "جوهر الدّين هو فكرة واستيعاب التناقضات التي سبَقت حدوثه.
والمسيحيين جميعهم تقريبا يؤمنون بأن المسيح له طبيعتين )طبيعة لاهوتية _ إلهية ، و طبيعة ناسوتية   )16(أنَّ الله أصبح إنسانا في شخص يسوع"،

م( وكانت سبب انقسام 451_ بشرية(.كانت مسألة طبيعة المسيح من المسائل الهامة التي كثُر حولها الخلاف منذ منتصف القرن الخامس سنة )
، وتتوالت  1971تقريبا على صيغة لاهوتية سنة    )17(اللاهوتي الخاص بوحدة الكنائس، اتفق جميع الكنائس  خطير في الكنيسة، من إثرها بدأ الحوار

يمكن التطرق )18(الحوارات والإتفاقات بين باباوات الكنائس وعلماء اللاهوت من جميع الكنائس لتثبيت وبيان معتقد المسيحيين في طبيعة المسيح.
 إلى كيفية العلاقة بين الله والمسيح من خلال: 

الجسد قد تأله والإله قد تجسد( هذه هي المعادلة التي تؤمن به   -محور الإيمان المسيحي ومركزه هو )المسيح الإله المتجسد  أولا: مبدأ التجسد
الرسولي، وله كتب عديدة في شرح   )19(أبوات الكنائس وحاولوا تثبيتها في قلوب المسيحيين جميعا، من أقدمهم وأبرزهم القديس البابا أثناسيوس

رة )تأنس الكلمة(  وبيان هذا المبدأ منها )تجسّد الكلمة(، يدافع أثناسيوس عن مبدأ التجسد ويردُّ على )اليهود واليونانيون( الّذين يسخرون ويهزئون بفك
من غير المؤمنين بالكلمة، يعطي هو شهادة أعظم عن ألوهيته، وكلّ ما يظن البشر أنه    )20(وظهوره بيننا، حيث يقول: "كُلّما ازداد الاستهزاء

فِداء للبشرية كونهم يحملون ذنب   )21(مستحيل فإن الله يثبت أنه ممكن". م نفسه  أحد أعمدة الإيمان المسيحي هي تجسيد الإله في الابن، ليقدِّ
المسيح« عند المسيحيين بالشكل الّذي يصفونه   )23(»تألُّهالّذي اقترفها آدم في الجنة بأكله من الشّجرة.  )22()الخطيئة الأصلية( أو )الذنب المغروس(

(، الّذي  ويؤمنون به هو )الحلول والإتحاد والتجسّد(، مثلا يرون أن الله اتحد بالطبيعة البشرية المخلوقة )الممثلة في شخص المسيح عليه السلام
انا، فيظهر الله حسب رأيهم في صورة الإنسان ليساعد المحتاجين  )ابن الله الوحيد( وبالتالي اتّخذ الله جسدا وصار انس -يعتبرونه الابن الوحيد لله 

وغايتهم الفداء والخلاص، )الغاية  الّذين يعرفونه بشكله المشابه لهم )أنسنة الإله(، ويعرفون جانبه الإلهي بأعماله المُعجِز التي يعجزون عنها،  



107

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

بسؤاله )الّذي هو عنوان كتابه( مَن هو يسوع المسيح؟   )25(والوسيلة هي الإيمان بهذا المبدأ )مبدأ التجسد(،يطرح )غريغ غيلبرت(  )24(تبرر الوسيلة(
تأسست الكنيسة منذ البدء وهي تؤمن بأن سلسلة أخرى من الأسئلة حول شخصية المسيح وحياته ومماته، أسئلة لَطالَما سألها المسيحيون وغيرهم.

ماء،    16:16"المسيح ابن الله الحيّ"متى   اليونانية وكثير من الخطباء والكتّاب   )26(يطلق آباء الكنيسةوتنظر عودته إلى الأرض منذ صعوده إلى السَّ
قب  المسيحيين لقب )ابن الله الوحيد( على المسيح عليه السلام، يعتبر القدّيس »يوحنا« أول من أطلق هذا اللقب على شخص المسيح، وقد ورد ل

ي كان عيسى عليه السلام يتجنّب تلقيبه بــ )ابن الله( ويؤكد على أنه )ابن إنسان( )هُوَذَا ابْنُ الِإنْسَانِ يُسَلَّمُ إِلَى أَيْدِ )27(»ابن الله« في قانون الأيمان.
، كما ورد في المعجم اللاهوتي: "إن مستوى التسامي في هذين اللفظين »آب« و »ابن« لم يكن واضحا من تلقاء ذاته،  4:  14الْخُطَاةِ( مرقس  

 )28(تعبير ابن الله يعادل لفظ المسيا(".  41:    4م يدركه المستمعون حتى في لقب »ابن الله« الّذي كان يسوع يتجنبه »أَنْتَ الْمَسِيحُ ابْنُ اِلله!« لوقا  ول

وقد حاربت بغية الحفاظ على هذه الفكرة التي جاءت نتيجة لامتداد الإيمان الذي استلمه الكنيسة    )29(لقبته الكنيسة بالسيد المسيح الإله المتجسد
لَا يُمْكِنُنَا من الرّسل، والرسل من المسيح، مثلا دافع بولس الرسول عن الخلاص بيسوع المسيح، وفي شهادة الرسولان بطرس ويوحنا: »لَأنَّنَا نَحْنُ 

 20:   4رَأَيْنَا وَسَمِعْنَا«. أعمال الرّسل  أَنْ لَا نَتَكَلَّمَ بِمَا
 ثانيا: مهمة المسيح 

عن أعمال المسيح عليه السلام قد ورد : "إنَّ الإنسان يحقق عمل يديه، بينما المسيح يحقق عمل الآب: )إِنَّ أَبي  المساعد والمكمِّّل لأعمال الرَّب .أ
اذا فقد  ،  ، وهذا العمل في الحقيقة هو الخَلق نفسه، )فَكُلُّ شَيئٍّ خَلَقَ به( وتحت نَظره تَنْشط المخلوقات"17:    5مايَزالُ يَعْمَلْ، وأَنَا أَيضاً( يوحنا  

لَمِينَسجىاسندوا إلى المسيح عليه السلام عملية الخَلق، والخلق من صفات الله:    تَبَارَكَ ٱللهَُّ رَبُّ ٱلۡعََٰ
الأعراف، ثمَّ في  54 سمحأَلَا لَهُ ٱلۡخَلۡقُ وَٱلۡأَمۡرُُۗ

ماوي، هذا الَّذي ينبغي أن نلبس صورته(  علاقة المسيح بالإنسانية يقول: "هوَ الَّذي يهب الحياة، )آدم الآخر. آ ،  49،    45:    15كورنتس  1دم السَّ
مَانِ، أَرْسَلَ    )30(فآدم لا يعرف معنى لوجوده إلا في يسوع المسيح، ابن الله، الّذي صارَ بشرا، حتى نُصبح بدورنا أبناء الله" )لكِنْ لَمَّا جَاءَ مِلْءُ الزَّ

.هذا هو الجانب اللاهوتي للمسيح الّذي يؤمن به النصارى ويتكون جزءا لا يتجزأ 5:    4اُلله ابْنَهُ مَوْلُودًا مِنِ امْرَأةٍَّ، مَوْلُودًا تَحْتَ النَّامُوسِ( الغلاطية  
يَعد على الإنسان أن يوجه طاعته وتمجيده نحو الله مباشرة، ولا نحو الشريعة التي أعُطيَت من إيمانهم، من أقوالهم واعتقاداتهم الأخرى: " لم  

 )32(رحمةً له، ولكن ينغي أن يوجهها نحو الّذي أتى ليّأخذَ صورة الإنسان". )31(للإنسان الخاطيء

بأن المسيح عليه السلام في الحقيقة إله لكنه من أجلنا أخذ صورة الإنسان، وظهر كمُخلّص روحى ليحرّر البشرية من   يعتقدون المُخلِّص .ب
م بعد الصلب والقيامة )حسب  يصل عيسى عليه السلا17:  3الخطيئة، »لَأنَّهُ لَمْ يُرْسِلِ اُلله ابْنَهُ إِلَى الْعَالَمِ لِيَدِينَ الْعَالَمَ، بَلْ لِيَخْلُصَ بِهِ الْعَالَمُ. يوحنا  

»لَأنَّهُ كَمَا أَنَّ الآبَ يُقِيمُ الَأمْوَاتَ   )33(اعتقادهم( إلى مرحلة التمجيد النهائي، فيمكن لابن الإنسان أن يمارس سلطانه من بينها القضاء واحياء البشر:
يْنُونَةِ لِلابْنِ،  22وَيُحْيِي، كَذلِكَ الابْنُ أَيْضًا يُحْيِي مَنْ يَشَاءُ.   لِكَيْ يُكْرِمَ الْجَمِيعُ الابْنَ كَمَا يُكْرِمُونَ  23لَأنَّ الآبَ لَا يَدِينُ أَحَدًا، بَلْ قَدْ أعَْطَى كُلَّ الدَّ

أَرْسَلَهُ« يوحنا  الآبَ. مَنْ  الَّذِي  يُكْرِمُ الآبَ  الابْنَ لَا  يُكْرِمُ  اللاهوت  23  -   21:    5 لَا  تُعدُّ أساس  الّتي  النصوص  إنجيل يوحنا مليئة بهذه  نجد 
بشر، فالمسيح حيٌّ  المسيحي، من أوّلها أفكار بنوة المسيح إلى كونه مُخلِّصا لكلّ من يتبعه ويؤمن به، ومشاركته في القضاء وقدرته على احياء ال

د في السماء جالس عن يمين الآب.يظهر بوضوح علاقة الآب والابن عند المسيحيين في استجواب »أوريجانوس« »لهيراقليدس« الّذي يرج ع  مُمَجَّ
غير الآب، والابن إله    تأريخه إلى ختام القرن السادس، وقد انتهى الاستجواب ببعض الأسئلة والأجوبة التي مُلخصها هي أن الله هو الآب، والابن

فالمسيح إذن بشر كامل وإله كامل، له طبيعتين كاملتين، لم يتوقف  )34(أيضا، نحن نعترف بإلهين لكنّ السلطان واحد )أقنومان ولكن طبيعة واحدة(.
د في اليسوع، »أَنَاْ وَالآبُ وَاحِدٌ« يوحنا   يؤكد على وحدته  مع الله، و »لِكَيْ    30:    10الأمر هناك بل تعتبر المسيحية أن الكلمة صار إنسانا وتجسَّ

:   1»وَالْكَلِمَةُ صَارَ جَسَدًا وَحَلَّ بَيْنَنَا، وَرَأَيْنَا مَجْدَهُ، مَجْدًا كَمَا لِوَحِيدٍ مِنَ الآبِ«يوحنا  14،  38:  10يهِ« يوحنا تَعْرِفُوا وَتُؤْمِنُوا أَنَّ الآبَ فِيَّ وَأَنَا فِ 
مستوى القرب والسلطة   ، يؤكد على9:   14حلول الروح في الجسد(. و »اَلَّذِي رَآنِي فَقَدْ رَأَى الآبَ«. يوحنا  –، هنا يسيطر فكرة الحلول )حلّ 14

؟« يوحنا   هذه الآية توحي بفكرة الحلول، لِما فيه من تصريح بأن المسيح حلّ في    10:    14والمساواة، »أَلَسْتَ تُؤْمِنُ أَنِّي أَنَا فِي الآبِ وَالآبَ فِيَّ
 الآب، والآب حلّ فيه، ويرجع سبب ذلك إلى: 

 اعتقادهم بأن البشر الخطّائون لا يستطيعون دعوة الناس إلى الله، فكان من الضروري أن يتجسّد »الكلمة« في جسد مثل بقية النّاس. -1
ة ولأنهم صاروا يبحثون عن الله في المحسوسات.فبينما تُعرِض الأناجيل الثلاثة المتقدمة المشابهة للبعض )متى، مرقس و لوقا( جوانب بشري -2

ويصفه  )35(للمسيح عليه السلام، من أنه ابن انسان ومُرسَل من الله ويعمل المعجزات، نجد إنجيل )يوحنا( يُبرز جوانب إلهية في شخص المسيح،
فكل   )36( بالتبني.ويلقِّبه بألقاب إلهية، ويأتي بألفاظ مثل: »ابن الله« و »الرَّب« و »اللوغوس« أي الكلمة، فالمسيح ابن الله بالذات، والناس ابن الله



108

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 اِلله، أَيِ الْمُؤْمِنُونَ بِاسْمِهِ. اَلَّذِينَ وُلِدُوا لَيْسَ مِنْ  الّذين يؤمنون بالمسيح يصبحون أولاد الله، »وَأَمَّا كُلُّ الَّذِينَ قَبِلُوهُ فَأَعْطَاهُمْ سُلْطَانًا أَنْ يَصِيرُوا أَوْلَادَ 
 . 13  – 12:  1ل، بَلْ مِنَ اِلله«.يوحنا دَمٍ، وَلَا مِنْ مَشِيئَةِ جَسَدٍ، وَلَا مِنْ مَشِيئَةِ رَجُ 

 المبحث الثاني: مناقشة النصوص الكتابية )اللاهوتية والناسوتية( في المسيحية
لم توجد  النصوص المقدسة هي عماد الأديان، وجوهر الآراء والمعتقدات، ومنهل الطقوس والعبادات، كيف نقارن بين العقائد والأفكار الموجودة إذا  
قديم من  نصوص نرجع إليه، الأساس والمرجع حيث تُحرم وتُحلل.بالنسبة لمصادر الدين المسيحي تعدّ الأناجيل الأربعة إضافة إلى أسفار العهد ال

 النصوص المقدسة عندهم، لذلك نحاول ذكر تأريخ كتابة الأناجيل ومؤلفيه.
 (Humanity of Christ)المطلب الأول: النصوص الناسوتية 

ع المسكونية  بُنيَت العقائد المسيحية على نصوص الكتاب المقدّس، ما تعطيه قوة تشريعية شمولية، وأخذت قوة قانونية بعد قبولها وتقنينها في المجام
 المتتالية.نأتي بالنصوص التي تؤيد الجانب الناسوتي للمسيح عليه السلام، تليها النصوص التي تؤيد الجانب اللاهوتي له. 

وبين مثلا ورد في رسالة بولس الرسول الأولى إلى تيموثاوس ما يؤكد كونَ المسيح عليه السلام إنسانا مخلوقاً ولكن وسيطا بين الله القدّوس   .1
»الإنسانُ  يَسوعُ المَسيِحُ« هذا  5:  2تيموثاوس    1البشر الخاطئين، »لَأنَّهُ يُوجَدُ إِلهٌ وَاحِدٌ وَوَسِيطٌ وَاحِدٌ بَيْنَ اِلله وَالنَّاسِ: الِإنْسَانُ يَسُوعُ الْمَسِيحُ«،  

الناسوتي من طبيعة المسيح، فهذه الآية تؤكد على عدة جوانب أساسية في العقيدة المسيحية ابتداء  هو تعيين هوية الوسيط و تحديد الجانب 
، فالبشرية منذ تأريخها القديم حاولت وبكل الطرق  بالتوحيد الّذي هو جوهر الإيمان، مرورا باحتياج البشر إلى )وسيط( كي يتوسط بينهم وبين الله

عّال هو يسوع )مثل تقديم القربان والضحايا والنذور( التقرّب من الله، فبولس فهم نفسية البشر واقتصر الطريق لهم، وأخبرهم بأن الوسيط الوحيد والف
كما في الديانات القديمة، ومن أهمية الوسيط البشري أنه يعيش التجربة معهم ويفهم  )37(المسيح الّذي يُقرّبهم من الله بدون واسط )مثل الكهنة(  

لم يخطيء  معاناتهم ومشاكلهم وبالتالي يكون قادرا أن يمثّلهم أمام الله، فهو بشر مثلهم )إلا في الخطية( حسب اعتقاداتهم أن عيسى عليه السلام  
ه وموته وهبنا الخلاص من خلاله وبقيامه انتصر على الموت والخطية.إذن الإشارة الضمنية  ولكنه أتى ليخلص البشر من الخطية الأصلية، بصلب

جانب  الأخرى في الآية هي الخلاص، والخلاص لا يتم إلا من الكلمة التي تجسّد في يسوع المسيح، فصار إلها مساويا لله في الجوهر، وهذا هو ال
 اللاهوتي للمسيح. 

هناك نصين من إنجيل يوحنا في حواره مع اليهود عن علاقته بالله وعن الحقيقة التي أُرسل بها، في النص الأول يتحدث المسيح عن نفسه   .2
برسالة، وبيَّن ضمنيا تمييزه عنهم  ، بعنى أنا إنسان مثلكم مُرسَل من الله  40:    8ويقول: »وَأَنَا إِنْسَانٌ قَدْ كَلَّمَكُمْ بِالْحَقِّ الَّذِي سَمِعَهُ مِنَ اِلله« يوحنا  

 حيث اختاره اله من بين البشر ليؤدي الأمانة.
، استعمل لفظ الإنسان للمسيح عليه السلام ليبرز جانبه الناسوتي ومقامه كنبي ورسول، هذه كلمات الأعمى 11:    9»إِنْسَانٌ يُقَالُ لَهُ يَسُوعُ«يوحنا   

 لتعامل معه.الّذي شُفي وصار بصيرا على يد عيسى عليه السلام بمعجزة إلهية، ويؤكد على جانبه الشري فكان انسانا حقيقيا يمكن رؤيته وا
من جانب النصوص التي تصرح استخدام لفظ الإنسان لعيسى المسيح عليه السلام هناك نصوص وآيات كثيرة تؤكد ناسوت المسيح، مثلا في  .3

وحِ الْقُدُسِ وَالْ  ذِي جَالَ يَصْنَعُ خَيْرًا  قُوَّةِ، الَّ مقطع من خطاب بطرس الرسول في بيت كورنيلوس ورد: »يسوع الَّذِي مِنَ النَّاصِرَةِ كَيْفَ مَسَحَهُ اُلله بِالرُّ
، فوجوده في مكان ) الناصرة( وفي زمان واختلاطه مع الناس 38:    10وَيَشْفِي جَمِيعَ الْمُتَسَلِّطِ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ، لَأنَّ اَلله كَانَ مَعَهُ« أعمال الرسل  

 وخدمته دليل على حقيقته الناسوتية.
 المطلب الثاني: النصوص اللاهوتية:

 من النصوص التي تؤكد الجانب اللاهوتي للمسيح )عليه السلام(: 
، هذه الآية من أبرز النصوص التي تبرز الجانب اللاهوتي 1:    1»فِي الْبَدْءِ كَانَ الْكَلِمَةُ، وَالْكَلِمَةُ كَانَ عِنْدَ اِلله، وَكَانَ الْكَلِمَةُ اَلله« يوحنا   .1

ري فصار جسده الخاص، هو  للمسيح، فالكلمة اتخذ جسدا أي صار إنسانا، بمعنى أن »الكلمة« دخلت في جسد مريم وأخذت منها الجسد البش
 عمليه تحوّل الإنسان إلى الإله ومشاركتِه في الألوهية، يُشار إلى المسيح بلقب »الكلمة«. 

مَاوَاتِ  .2 : مَا في السَّ  وَمَا عَلَى الَأرْضِ، مَا يُرَى وَمَا لَا يُرَى، سَوَاءٌ كَانَ  »الَّذِي هُوَ صُورَةُ اِلله غَيْرِ الْمَنْظُورِ، بِكْرُ كُلِّ خَلِيقَةٍّ. فَإِنَّهُ فِيهِ خُلِقَ الْكُلُّ
، وَفِيهِ يَقُومُ الْكُلُّ «كولوسي  عُرُوشًا أَمْ سِيَادَاتٍّ أَمْ رِيَاسَاتٍّ أَمْ سَلَاطِينَ. الْكُلُّ   . 17  – 15:   1بِهِ وَلَهُ قَدْ خُلِقَ. الَّذِي هُوَ قَبْلَ كُلِّ شَيْءٍّ

ك باليقين   تسمية المسيح بـــ )صُورَةُ اِلله غَيْرِ الْمَنْظُورِ( تأكيد واضح على طبيعته الإلهية، وانتساب الخلق )الّذي هو من خواصّ الخالق( له يجزم الشَّ
 بأنه الإله الخالق. 



109

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

من الإصحاح الثاني في رسالة بولس الرّسول إلى أهل    13من الآيات التي تعطي المسيح صفة الخلاص والألوهية في نفس الوقت آية    .3
عظيم( و )مخلصنا يسوع المسيح( ط بين )الله التيطس: »مُنْتَظِرِينَ الرَّجَاءَ الْمُبَارَكَ وَظُهُورَ مَجْدِ اِلله الْعَظِيمِ وَمُخَلِّصِنَا يَسُوعَ الْمَسِيحِ« حيث هناك رب

الثانية لبطرس   اليونانية )في النص  1:    1كأنهما شخص واحد، والرسالة  الْمَسِيحِ«، هذا الرابط موجود في اللغة  وَالْمُخَلِّصِ يَسُوعَ  إِلهِنَا  : »بِبِرِّ 
اللغوية دَفاعا   (Sharpe’s Rule  –فيما يُعرف بقاعدة )شارب    )Granville Sharp  ))38  -الأصلي(، كما يشرحه عالم اللاهوت )جرانفيل شارب  

نجليزية عن اعتقاد الكنيسة بألوهية المسيح، حيث يشير إلى أن الإيمان بهذا المبدأ بدأ يتزعزع، فمحاولة منه لتثبيت هؤلاء وتصحيح الترجمة الإ
الأصلية في هذه المادة،  للكتاب المقدس يقدم هذا البرهان اللغوي، يأخذ شارب نصوصه من النسخة اليونانية ويعتقد بأن ترجمتها مخالفة للنسخة  

ويأتي بالنصوص الموجودة في النصخة المترجمة ويترجمها بشكل صحيح، والقاعدة هي: عندما يُستخدم تعبيران )اسمان أو لقبان( مثل ما ورد  
( الّذي يعني )و( فإن هذين الإسمين يشيران إلى شخص  καὶ، ويأتي بينهما أداة الربط اليوناني كاي )  τοῦ)هنا ويسبق الأول فقط أداة تعريف )

 )39(واحد.
 المبحث الثالث: تطور وتأسيس العقائد المسيحية عبر القرون

مة البارزة والعقيدة المتبعة عند ال مسيحيين حتى  علماء مقارنة الأديان المسلمين، والموحّدين المسيحيين يؤكدون على أن التوحيد المطلق كانت السِّ
وتدخل خلصة  بداية القرن الرابع للميلاد، وبعدها بدأت بعض الألفاظ الدخيلة والأفكار الغريبة المخالفة للأصل تخترق جدار التوحيد الخالص،  

 تّبعة. وتصبح رويدا رويدا جزءا أساسيا من العقيدة المسيحية، بل يمكن القول بأن هذه الألفاظ قامت بمحو ما سبقه و صارت العقيدة الجديدة الم
ير في المقابل يعتقد آباء الكنيسة و علماء اللاهوت المسيحي بأن ما حصل يُعتبر تطورات لفظية من حيث انشاء المصطلحات وترتيبها وليس تغي

 أو انحراف.
 المطلب الأول: تشكيل الإيمان المسيحيى من رسائل بولس

من أهم الشخصيات في تأريخ المسيحية بعد عيسى عليه السلام،  كان دور بولس وبطرس تأسيسيا ومحوريا بالنسبة لعقيدة التثليث    )40(يُعتبر بولس
والتأليه، هناك من يصف بولس بنقطة تحول في المسيحية من دين محلي إلى دين عالمي، بل قفز بالمسيحية من مجموعة مضطهدة إلى أكبر  

: أن يسوع الناصري هو نواة المسيحية أكثر منه مؤسسا، فشاؤول الّذي سمي يلز(ويقول )و   )41(كثير من الأتباع حول العالم،الديانات التي لها ال
لم يكن بولس من التلاميذ المباشرين للمسيح، كان المتعلم الوحيد بين الرسل، في البداية  )42(فيما بعد »بولس« هو في الحقيقة مؤسس المسيحية.

كان من المعارضين للمسيح وكان يضطهد المسيحيين، له دور أساسي في نشر المسيحية في العالم وفتح عددا كثيرا من الكنائس في مختلف 
ة ومواهبه الطبيعية الأخرى لخدمة المعرفة الروحية السّامية والتي مُنِحت له في الإعلان الإلهي  مناطق الإمبراطورية الرّومانية، "وظَّف ثقافته الربوبي

وهذه الرسائل تعتبر أساسا للاهوت المسيحي وعقائده.كان بولس مُعاصرا   له ثلاثة عشر رسالة في العهد الجديد  )43(وهو في طريقه إلى دمشق"،
ورسالة    لعيسى )عليه السلام( حيث ولد في السنة العاشرة للميلاد وكان يعيش في طرسوس، لكنه لم يلتقي به، كان يهوديّا و عدوّا للدين النصراني

سُلِ، أَنَا الَّذِي لَسْتُ أهَْلًا لَأنْ أُدْعَى رَسُولًا، لَأنِّي اضْطَهَدْتُ كَنِيسَةَ اِلله«كورنثوس الأولى  عيسى عليه السلام، واعترف بنفسه بذلك: »لَأنِّي أَصْغَرُ الرُّ 
، خلق قصة درامية حول التقائه بعيسى عليه السلام في طريق الشام وعبر هذه القصة أعلن اعتناقه للديانة النصرانية، فآمن به الناس 9:  15

مثلا في أهمية )44(الحواريين واعراضهم عن صدق دعواه، فدخل أفكاره في الإنجيل وأصبحت رسائله جزءا لا يتجزأ من الإنجيل.  وصدّقوه رغم تواجد 
، فالسؤال هو:"لماذا  2:    2وَإِيَّاهُ مَصْلُوبًا«.    الصلب يقول في رسالته الأولى إلى أهل كورنثوس: »لَأنِّي لَمْ أعَْزِمْ أَنْ أعَْرِفَ شَيْئًا بَيْنَكُمْ إلاَّ يَسُوعَ الْمَسِيحَ 

والمسيح عند بولس هو )المسيح )45(لصورة فسوف تفقد أهمّ ما يميّزها".يلح بولس الرسول على هذه النقطة؟ الجواب أن المسيحية إذا افتقدت هذه ا
، يؤكد بولس بقوله هذا على أن المسيح حيّ على  8:    13أَمْسًا وَالْيَوْمَ وَإِلَى الَأبَدِ«. العبرانيين    الكوني المتجسد( فيقول: »يَسُوعُ الْمَسِيحُ هُوَ هُوَ 

من أبرز أفكار بولس الرسول عن عيسى عليه السلام هي  "أنه لم يكن نبيا بشرا فقط، إنما كان إلها حقا، وأنه  )46(الدوام لأنه هو القيامة والحياة.
يمان مات من أجل التكفير عن خطايا البشر، وأن الإنسان لا يستطيع أن يحقق هذا الخلاص من الخطايا بالإيمان بالكتب المقدسة فقط وإنما بالإ

يسوع المسيح فسوف تغفر خطاياه، وهو أيضا أوضح فكرة الخطيئة الأولى، وبولس الرسول هو المسؤل الأول عن  بيسوع، وإذا آمن الإنسان ب
اشتغل بولس على نقطتين )47(تحويل الديانة المسيحية من مجرد ديانة طائفة يهودية إلى ديانة كبرى، وهو المسئول الأول عن »تأليه« المسيح".

 أساسيتين وهما:
الَّةِ« متى    رسالة المسيح رسالة عالمية: غيَّر الإعتقاد .1 :   15السائد بأن عيسى أُرسل لليهود فقط، »لَمْ أُرْسَلْ إِلاَّ إِلَى خِرَافِ بَيْتِ إِسْرَائِيلَ الضَّ
امِرِيِّي ، »هؤلَُاءِ الاثْنَا عَشَرَ أَرْسَلَهُمْ يَسُوعُ وَأَوْصَاهُمْ قَائِلًا:»إِلَى طَرِيقِ أُمَمٍّ لَا تَمْضُوا، وَإِلَى مَدِينَةٍّ 24 بَلِ اذْهَبُوا بِالْحَرِيِّ إِلَى خِرَافِ  6نَ لَا تَدْخُلُوا.  لِلسَّ



110

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

الَّةِ« متى   دُوهُمْ بِاسْمِ  6  –  5:    10بَيْتِ إِسْرَائِيلَ الضَّ ، بل دافع بقوة عن كون المسيح مُرسَلا إلى جميع الأمم، »اذْهَبُوا وَتَلْمِذُوا جَمِيعَ الُأمَمِ وَعَمِّ
وحِ الْقُدُسِ«. متى   .  ، وفي رسالة بولس إلى أهل غلاطية يؤكد على ذل 19:    28الآب وَالابْنِ وَالرُّ . لَيْسَ عَبْدٌ وَلَا حُرٌّ ك: »لَيْسَ يَهُودِيٌّ وَلَا يُونَانِيٌّ

 . 28:   3لَيْسَ ذَكَرٌ وَأُنْثَى، لَأنَّكُمْ جَمِيعًا وَاحِدٌ فِي الْمَسِيحِ يَسُوعَ« 
مان  فكرة الخلاص بالإيمان: قام بتغيير فكرة الخلاص بالتمسك الشديد بالشريعة اليهودية )مثل الختان والسبت(، وأكدّ على أن الخلاصَ بالإي .2

 بيسوع المسيح، وجاهد للوصول إلى تثبيت الإيمان بأن الخلاص يأتي من خلال الإيمان بالمسيح، رسالة بولس إلى أهل غلاطية تهدم الإعتقاد
رُ بِأَعْمَالِ النَّامُوسِ، بَلْ بِإِيمَانِ يَسُوعَ ا رَ لقديم وتبني الاعتقاد الجديد: »إِذْ نَعْلَمُ أَنَّ الِإنْسَانَ لَا يَتَبَرَّ  الْمَسِيحِ، آمَنَّا نَحْنُ أَيْضًا بِيَسُوعَ الْمَسِيحِ، لِنَتَبَرَّ

رُ جَسَدٌ مَا«  بِإِيمَانِ يَسُوعَ لَا بِأَعْمَالِ النَّامُوسِ. لَأنَّهُ بِ  ، وفي رسالة بولس إلى أهل رومية: »إِذًا نَحْسِبُ أَنَّ الِإنْسَانَ  16:    2أَعْمَالِ النَّامُوسِ لَا يَتَبَرَّ
رُ بِالِإيمَانِ بِدُونِ أعَْمَالِ النَّامُوسِ«   را وتوسيعا لرسالة  ، هذه الأفكار يعتبرها البعض تأسيسا لدين جديد، والبعض الآخر يعتبرها تفسي28:    3يَتَبَرَّ

يحية عيسى عليه السلام.واجه بولس في البداية تحديات كثيرة ومقاومة شديدة من بعض المسيحيين الأوائل، كانت المواجهات أكثرها من داخل المس
بُ وليست خارجها، وذلك بسبب تعدد التفسيرات في حقيقة الدّين، مثلا غضبُ بولس ضدّ )المعلمين المزيّفين( في رسالته إل ى غلاطية: »إِنِّي أَتَعَجَّ

لُوا إِنْجِيلَ   أَنَّكُمْ تَنْتَقِلُونَ هكَذَا سَرِيعًا عَنِ الَّذِي دَعَاكُمْ بِنِعْمَةِ الْمَسِيحِ إِلَى إِنْجِيل آخَرَ! لَيْسَ هُوَ آخَرَ،  غَيْرَ أَنَّهُ يُوجَدُ قَوْمٌ يُزْعِجُونَكُمْ وَيُرِيدُونَ أَنْ يُحَوِّ
، لكن في النهاية انتصر بولس وأصبحت أفكاره جزءا أساسيا من العقيدة المسيحية، لقد كان منافسوه مسيحيين لهم وجهات نظر  7–6  : 1الْمَسِيحِ«  

انب مختلفة وفهم مُختلف لبعض الأمور العقدية، سمّيت هؤلاء المعارضين بالهراطقة وأفكارهم بالهرطقات، فظهرت رسائل وكتابات تُعارضهم من ج
اذا بولس هو الّذي )48()المشكلة( من جانب آخر، رسائل بولس الأولى وأسفاره إلى المناطق المختلفة  كانت في مقدمة هذه الجهود.  وتعالج هذه

كتوبة التي أسّس الديانة المسيحية وعقائدها، بعد رحلة لجمع الأسفار الحقيقية وكتب الموحّدين، وبعد أن أنشأ طريقا لاخفاء وتدمير كل الآراء الم
رف جهدا جبارا لصياغة دين  تدنو من الدّين الحقيقي، بل قام بابتعاد ونفي كلّ شخص يحكي الحقيقة، وانعقد مجامع كثيرة لنجاح هذا الغرض.ص

الثلاثة، قصة  جديد باسم عيسى المسيح عليه السلام، شيّدت بنيانه باعتقادات جوهرية تكوّن لبة العقيدة منها: )ابن الله الأزلي، التثليث والأقانيم  
 اليسوع المصلوب، الخلاص( وأسرار صارت أسرار الكنيسة المقدّسة. 

 ( Divinity of Christ -الإعتراض الداخلي على )ألوهية المسيح  )49(المطلب الثاني: القس آريوس
ووقف في وجه المخالفين والمعادين ودافع    من أشهر المسيحيين الذين دعا إلى التوحيد هو القس آريوس الّذي أنكر التثليث ودعا إلى وحدانية الله،

تحدّياً ضدَّ عقيدة الثالوث لأنه جاهد في  عن الحق الّذي آمن به، كان آريوس أحد الكهنة في الأسكندرية فلم يأت من خارج الكنيسة، يعدُّ ما قام به  
تراض سبيل هدم أحد أعمدته الأساسية ما يؤدي إلى هدم العقيدة بالكامل.يمكن وصف هذا الموقف  باعتراض آريوس الّذي هزَّ الكنيسة، أو )بالاع

الجدل الآريوسي تمحور بشكل أساسي حول ألوهية المسيح ومسألة ما إذا  على عقيدة ألوهية الابن( لأته ركّز على طبيعة الابن وعلاقته بالآب.
كنه إله مخلوق وليس من جوهر الآب، وإنه كائن وسيط بين  كان الابن مُساويا للآب في الجوهر، "أنكر ألوهية المسيح واعتبر أن اللوغوس إله ل

يشير  )50(.الله الإله الحقيقي )الآب( وبين العالم المخلوق، وقال أن هذا الكائن الوسيط والأدنى لا يمكن أن يكون مساو لله في الجوهر والأزلية"
الله    بعض الكتب إلى أن المسيحيين )ومن الأصح أن نقول طائفة تعدّ بقايا من أهل الكتاب( كانوا على دين التوحيد ]أي يشهدون بأن لا إله إلا 

منذ بعثة عيسى عليه السلام وحتى أواخر القرن السادس الميلادي وبداية القرن السابع الميلادي، قبل بعثة الرسول محمد )51(وأن عيسى نبي الله[
وكانوا    )52(صلى الله عليه وسلم حيث كان الأمم آنذاك عربا  و عجما )الرّومان والفرس والهند والصين(كانوا في انحطاط وبُعد تام عن الدّين الحق وعن التوحيد".

لسنا على صواب إذا حدّدنا طائفة أو مجموعة معينة وفترة زمنية محدودة  يطلقون على هذه الطائفة من المسيحيين )الآريسيين( من القس آريوس.
لوصف التوحيد عند معتنِقي الديانة المسيحية، صحيح أن القرون الأربعة الأولى كانت عصر التوحيد أو على الأقل لم يكن هذه الأصول قد  

تزال موجودا بين المسيحيين.هذه المجموعات لا ينكرون ألوهية المسيح  صارت قانونية كما نراها اليوم، أما مجموعات وأشخاص موحدّين كانت ولا  
، هذه الحركة ترفض المساواة الكامل مع الله  )53(الجزئي لكنهم ينكرون ألوهيته الكاملة ومساواته الكاملة مع الله الآب، من أمثال: )شهود يهوة(

ة المسيح،  )يسوع ليس مساويا للآب في الجوهر(، ولكنه ابن الله وهو الأول الّذي خلقه الله، "من تعاليمهم عدم الاعتراف بالثالوث الأقدس، وألوهي
يقول القس عبد المسيح بسيط عن شهود يهوه بأنهم يشبهون آريوس وأتباعه في تفكيرهم وعقيدتهم، وهي "أن الله الآب  )54(وميلاده من مريم العذرا".

يذكر القس )55(خلق الابن وخلق به الخليقة، وأن الابن شبيه بالله الآب في الجوهر، ولكنه ليس هو الله، وأنكر أن الابن والروح القدس أزليان".
با عنهم  عبدالمسيح صدمته بفكر شهود يهوه المختلف اختلافا تاما عن الكتاب المقدس بجميع تفاسيره ومدارسه التي عرفته حتى الوقت الّذي قرأ كتا

سيح  في سن السابعة عشر، ويقول: "وجدت نفسي أمام إنجيل آخر ليس هو إنجيل المسيح، ومسيح آخر غير مسيح الكتاب المقدس، وغير م



111

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

الرومان واليونان والهنود والفرس، مسيح لم تعرفه البشرية قبل شهو  المسيحية وأساطير  إنما هو خليط أو هجين بين مسيح  د  الأديان الأخرى، 
م( والتي يدعو فيها إلى تفريد الله   319أو    318مسألة ألوهية المسيح والقضية التي أثارها »آريوس« العالم النصراني المصري في عام ))56(يهوه".

دي،  ها العقبالألوهية وقال: "المسيح ليس خالقا بل هو مخلوق لله ونبي عظيم"، من الأسباب التي دفعت الكنيسة للقيام بإجراءات كثيفة لتشييد بنيان
بالأخص بين رجال الدين أنفسهم، وخططوا    فخاف أسقف الإسكندرية »ألكسندر« لمّا علم بسرعة انتشار الفكرة الآريسوية.وتقنين أساسيات العقيدة

، وَمَنْ لَا يَجْمَعُ مَعِي   11من اصحاح    23لعزل آريوس وأتباعه من رتبتهم الكنسية، وتعاملوا مع الأمر حسب الآية   لوقا: »مَنْ لَيْسَ مَعِي فَهُوَ عَلَيَّ
طنطين« حيث تدخل في الموضوع.من المهم أن نعرف أن معظم مؤلفات  فَهُوَ يُفَرِّقُ« إلى أن وصل أصداء الخلاف إلى الإمبراطور الرّوماني »قس

القس آريوس تم حرقها بأمر من الإمبراطور قسطنطين بعد مجمع نيقية بهدف الحد من انتشار أفكاره، لذلك لا يمكن معرفة أفكاره من مصادر  
للبابا أثناسيوس الرّسولي(.اذا لجأنا إلى تسجيلات التاريخ    –يين  تابعة له، وإنما نجد أفكاره من كتب خصومه مثل )المقالات الثلاثة ضد الآريوس

سة( الكنسي نجد أنها ابتدأت في مستهل القرن الرابع، ومن أقدم المؤرخين الّذين وصلنا عملهم هو )يوسابيوس القيصري( في كتاب )تأريخ الكني
وضد الأفكار المخالفة من الآريوسيين وغيرهم، لذلك كتابه موجود محفوظ، أما  حيث يلقّب بــــ )أبو التاريخ الكنسي( كان عمله موافقا لرأي الكنيسة

 )57(ا".كتب التأريخ الذي يرجع إلى مؤيدي آريوس ويظهر جانبا آخر من تأريخ الكنائس قد فُقد مثل )تأريخ فيلاستورجيوس( "لأن صاحبه كان آريوسي
ل مجلس عام للكنيسة الّذي عُرف بمجمع نيقية، "لكن هذا الخلاف لم ينته مع مجمع نيقية بل استمر لمدة نصف قرن   أدّى الخلاف إلى انعقاد أوَّ

 الكنائس واجهت هذه الأفكار والتيارات المخالفة وأوقفت انتشارها باستمرار عند ظهورها.   )58(أو أكثر"،
 المطلب الثالث: حركات نقد الكتاب المقدس

أفكارهم وآرائهم، بدأ نوع آخر من  المعارضة، وحرق كتبهم، ونبذ  المسكونية، واخماد الأصوات  انعقاد عدد كبير من المجامع    مرة أخرى وبعد 
شخص  بطة بالمواجهة ضدّ النصوص المقدّسة، تتمثل في دراسات نقدية لمعظم العقائد التي ثبتتها الكنيسة منذ مجمع نيقية وما بعدها، العقائد المرت

المسيح وطبيعته عليه السلام.هذه الحركات وضّحت الاختلالات الكثيرة في صحة النصوص المقدسة وثبوتها على مدى مئتي عام من البحث 
العلمي، فكانت بمثابة ضربة على العقائد والشعائر المسيحية، اذ كيف تُبنى هذه الشعائر والطقوس وأصول العقائد على نصوص مشكوك في 

تابها مجهولون؟!لذا قام عدد كبير من النقاد والباحثين بدراسات جدّية للعقائد المسيحية ومصدرها عبر التأريخ، بالأخص عقيدة )الصلب  مصدرها، وك
حاد والتثليث والتجسد(، يمكن أن نسمّى هذه الحركات بالاعتراضات الحديثة )أو كما سمّوها في التاريخ الكنسي الهرطقات(، انتهت معظمها بال

ظهرت هذه )59(ابها ورفضهم ليس فقط للدين المسيحي وانما للدين بشكل عام، ما جعل الكنيسة في مواجهة هذه الأفكار بردود قوية وشديدة.أصح
لة  الحركات من الغرب المسيحي، وكان هدفهم الوصول إلى العقائد الصحيحة التي جاء بها المسيح، وإزالة الغطاء على العقائد البولسية الدخي

ر به المسيح، قال الروفيسور   مؤسس ندوة عيسى قائلا: "لا يمكننا الاستناد في عقيدتنا إلى ديانة بطرس ولا ديانة بولس،   Funkالمخالفة لما بشَّ
يمان  فأنا لا أرغب في ديانة غير منبثقة من الأصل، ولا أرضى عن أنواع من العقيدة تقف عند حدود المؤمنين الأوائل، فالعقيدة الحقيقية والإ

يمكن أن يكون عيسى نفسه معبودا، فتلك وثنية المؤمنين الأوائل، إن الهدف الحقيقي من الديانة   الحقيقي يجب أن ينبعا من عيسى الناصري، ولا
أن يكون الإيمان بما آمن به عيسى نفسه، أما الدعوة إلى الإيمان بشخص عيسى فهي ليست سوى إحلال الوسيط محل الحقيقة، وإحلال الداعي  

ام بقرارات قسطنطين؟ ونتائج التصويت الّذي جرى في نيقية، وقرارات باقي المجمعات الكنسية كأنها  محل المدعو، فما الّذي يوجب علينا الالتز 
الثاني والثالث والرابع، علينا أن نسمح )60(نهائية".   ثم يستمرّ ويقول: "بينما علينا الامتناع عن تقليد العقائد المذهبية التي تكونت خلال القرون 

يات  لعيسى بالبروز على حقيقته، وليس كما يصوره لنا الكتاب المقدس ولا المذهب من بعده، يجب أن يكون عيسى المعيار الّذي تنبثق منه النظر 
، إن  الممارسات، أما العقائد الكنسية فهي ديانة حلّت محل عيسى، بل أزاحته، مستندة إلى ميثولوجية لا علاقة لها بما قال عيسى ولا ما عملهو 

 )61(".ةعيسى لم يساهم إلا بأقل القليل في الدّيانة التي ينسبونها إليه، ويعدّونه مؤسسها، ومن ثم يجب علينا البدء من جديد بصفحةدينية جديد

ت  نجد في هذه الأفكار الناقدة التي تنبع من حقيقة لا يمكن انكارها إخلاصا وحنينا لكشف الحقيقة والوصول إلى النبع الأصلي، يرفض قرارا
سى  المجامع وينكر دينا رسم خطوطته بولس وبطرس وختمه قسطنطين، فهذه العقائد لم تكن موجودة في القرون الأربعة الأولى، ومسألة ألوهية عي

يسمّي الدكتور أحمد شلبي هؤلاء الكتاب الناقدون )بالمفكرين الغربيين( ويصرح بأنهم:  لتي أسبغوها عليه لم يكن معروفا بين أتباع عيسى الأوائل.ا
ا أشعلها  التي  الثورات  إن  كذلك  القول  ويمكن  والقسس،  الكنيسة  تُعلِّمها  وكما  المسيحيين،  عامة  بها  يدين  كما  بالمسيحية  يدينون  لمفكرون "لا 

ة في المسيحييون في الماضي ضد المسيحية التي تُعلّمها الكنيسة، لا يزال المفكرون المحدَثون يرفعون لواءها وكل ما هناك من فرق أن الكنيس
أن حرّمت على  الماضي عدّت أولئك متمردين وحاربتهم حربا قاسية سقط فيها آلاف الضحايا، أما الكنيسة اليوم فلم يعد في يدها سلطان، فاكتفت ب



112

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

وتأتي باقتباسات من أقوال هؤلاء المفكرين الغربيين )62(أتباعها المخلصين أن يقرؤا ما يكتبه هؤلاء المفكرون، ممّا اعتبرته الكنيسة ضلالات والحادا".
وحده كاف    )63(تأكيدا على كلامه، فراية آريوس وغيره مازال مرفوعا واعتراضاتهم على تحريف الدين المسيحي مازال قائما، والخوف من القراءة

 لإظهار بطلان وهشاشة الأفكار المطروحة باسم الدّين و الوحي. 
 المطلب الرابع: صياغة العقيدة في المجامع المسكونية

ثقافية   منذ القرن الرابع كانت الخلافات بين الطوائف المسيحية والكنائس مستمرة لحقبة طويلة من الزمن، ولم يكن الأسباب عقدي فقط، إنما كانت
يحيين حول وعقدية وصراعا تنافسيا على السلطة الكنسية، كما ورد في كتب تأريخ العقيدة: "شهدت القرن الرابع حتى السابع جدلا لاهوتيا بين المس
راع الكريستولوجي، وقد ساعد على اشتداده ما زخر به الشرق الرّوماني من مدارس الفكر والفلسفة اليونانية في الإسكندرية   طبيعة المسيح عُرف بالصِّ

جل الزعامة الروحية في العالم  وأنطاكيا وآسيا الصغرى وإيطاليا وأثينا، كما سعر نيرانه تنافس كنائس روما والقسطنطينية والإسكندرية وأنطاكيا من أ
وصل الجدل اللاهوتي إلى انشقاق جذري في القرن السادس، "استمر الصراع اللاهوتي بين المسيحيين وتركز في القرن السادس بين  )64(المسيحي".

وهو مااصطلح على تسميته بالخلقدونية   Dyophysitوبين أتباع مذهب الطبيعتين    Monophysiteأتباع مذهب الطبيعة الواحدة، أتباع المونوفيزية  
كان موضوع ألوهية المسيح مسألة جوهرية في نظر الكنيسة من الناحيتين الدينية والسياسية، وتعتقد الكنيسة أن  هيكل )65(أو الأرثوذكسية الرسمية".

وينبغي   الكنيسة  تنهار بمجرد الإعتراف بأن المسيح ليس إلها، لأنه ألوهية المسيح جوهر العقيدة التي بُنيت عليه العقائد الأخرى في الكنيسة،
باختلاف الرأي فيما يخص هذا المبدأ الأساسي والحساس في نفس الوقت، لأن الحفاظ على وحدة الكنيسة وسلطانها من أهم  عليها ألا تسمح  

الكنيسة. المسكونية نقاط تحول في تأريخ المسيحية، وقد انعقدت لسببين:أولا: لحل خلافات مبدئية تتعلق بقضايا    )66(تُعتبر المجامعمسئوليات 
ة.يختلف عقائدية ومسائل فكرية أساسية.ثانيا: لحل إشكاليات داخلية تتعلق بتنظيم الهيكل العام للكنيسة، وتحديات إدارية هامة أثرت على الكنيس

ف بها بين الطوائف المسيحية، فالكنيسة الأرثوذكسية تعترف بسعة مَجامع، بينما تعترف الكنيسة الكاثوليكية بأكثر  عدد المجامع المسكونية المعتر 
عُقدت عدة مجامع لمناقشة مسألة العقيدة التي من أدقّها كانت ألوهية المسيح و (  1963من ذلك بكثير. )وصولا إلى المجمع الفاتيكاني الثاني  

 مسألة الثالوث المقدس، نذكر المجامع التي أسهمت في تثبيت عقائد المسيحية مع ذكر أهم نتائجها:
م أهم المجامع التي 381م ومجمع قسطنطينية في عام  325يعتبر مجمع نيقية في عام    م( وتثبيت ألوهية المسيح325_  مجمع نيقية )1

 في حين يعتقد )بول ويليامز( أن مسألة الثالوث ظهرت في مجمع خلقيدونية وليس في مجمع نيقية.نصت على العقيدة الثالوجية ووضعت أسسها،  
سيح  انعقد مجمع نيقية بسبب الخلافات الحادة التي نشأت في الكنيسة الأسكندرية حول طبيعة المسيح عليه السلام، حيث أنكر آريوس ألوهية الم

الكاملة وتُعرف هذا الحدث بين الوسط المسيحي بـــ )بِدعة آريوس(، يمكن أن نضع هذا المجمع ضمن أهم المجامع التي أثبتت وصاغت منه 
المسيح.عقيد ألوهية  إلى    )67(ة  الإنسانية ليصل  ينطلق من  إنّه  إذ  نيقيا لاهوت تصاعدي،  بأن "لاهوت مَجمع  )فاضل سيداروس(  الأب  يعتقد 

 من أبرز النتائج والقرارات: )68(الألوهية، حيث أقرَّ المجمع بأن هذا الإنسان )عيسى( هو الله".
 وضع قانون الإيمان النيقاوي الّذي أكد على ألوهية المسيح الأزلية، وأنه ليس مخلوقا. .أ

 أكدّ على أن المسيح مساوٍّ للآب في الجوهر.   .ب
م، حيث دعا الإمبراطور قسطنطين إلى  325قانون الإيمان المسيحي هو المعروف بقانون نيقية الذي صدر عام  )69(حدد تأريخ عيد الفصح.  .ت

كانت   بسبب النزاع حول لاهوت المسيح الّذي قام بين )أسقف الاسكندرية( أسكندر والقس آريوس ،  Nicaeaعقد تجمع للأساقفة في مدينة نيقية  
قامة الرأي، هذه هي المرة الأولى التي يُعقد فيها مَجمع عام، وأول مرّة يصدر قانون عام للإيمان يكون مِعيارا يأخذ به جميع المؤمنين كأساس لاست

 )70(عُرف أفكار آريوس في الوسط المسيحي بــالهرطقة أو البدعة الآريوسية، وكان يهدّد بانقسام الكنيسة.

م، أعقبت هذا 381تمَّ تبني قانون نيقية في مجمع القسطنطينية الأول عام  ( و اقرار لاهوت الروح القدس381_ مجمع القسطنطينية الأول ) 2
كلّه انعقد بسبب النزاعات الداخلية في الكنيسة، بعض منها تمسّ صميم العقيدة ولها اتصال    )71(القانون قوانين أخرى صدرت من قبل مَجامع أخرى 

الكنيسة وائتلاف الأساقفة، مثلا في رسالة الامبراطو  لها علاقة بتنظيم  المقدس، وبعضها  الثالوث  المسيحي ألا وهي  ر مباشر بأساس الإيمان 
مجمع للأساقفة في روما من أجل وحدة الكنائس وائتلافها في شمال أفريقيا، ونبههم إلى  قسطنطين أوغسطس إلى إسقف روما يأمر فيها بعقد  

 انعقد هذا المجمع لسببين أساسيين هما:)72(خطورة الانقسام والإختلاف.
 وقف الجدل حول ألوهية المسيح بشكل حاسم )آثار الآريوسية وتبعاته(..أ

 تحديد ألوهية الروح القدس بشكل قاطع ومواجهة المقدونيين المنكرين لألوهية الروح القدس.  .ب



113

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

العالم   في  الثالوث  عقيدة  برزت  الأولى  وللمرة  هنا  والمسيح، من  نفسه مع الله  المستوى  في  القدس  الروح  على وضع  القسنطينية  وافق مجمع 
القسطنطيني( الّذي يستخدم اليوم وينص على أساسيات  –قانون الإيمان المسيحي الأكثر شيوعا وتأثيرا هو )قانون الإيمان النيقاوي )73(المسيحي.

ونؤمن برب واحد يسوع    .العقيدة عندهم، الّذي هذا نصه:"نؤمن بإله واحد، الآب ضابط الكل، خالق السماء والأرض، وكل ما يُرى وما لا يُرى 
الذي المسيح، ابن الله الوحيد، المولود من الآب قبل كل الدهور، نور من نور، إله حق من إله حق، مولود غير مخلوق، مساوٍّ للآب في الجوهر،  

م دَ من أجلنا نحن البشر، ومن أجل خلاصنا، نزل من السَّ موات وما في اأرض. الذي تجسَّ اء، وتأنس، وصُلب وتألَّم  به كان كل شيء، مافي السَّ
وح  موات، ويأتي بمجده ليدين الأحياء والأموات. ونؤمن بالرُّ  )74(القدس".وقُبر وقام من الأموات في اليوم الثّالث كما في الكتب، وصَعد إلى السَّ

صراط يتضح ممّا سبق أن الإيمان بالله وحدة متكاملة وحزمة واحدة لا يمكن أن تأخذ جانبا وتترك الجوانب الأخرى وتزعم أنك على الصّواب و ال
 المستقيم. 

إذا كان لاهوت مجمع نيقيا لاهوتا تصاعديا كما أشار إليه الأب )فاضل سيداروس(،   م( تثبيت وحدة طبيعة المسيح431مجمع أفسس ) .أ
إنسانا؟ كيف تمَّ    فيُعتبر لاهوت مَجمع أفسس لاهوتا تنازليا، بما أنه خلافا لنيقيا الّذي )أقرّ ألوهية المسيح( بدأ يتسائل: "مامعنى أن يصبح ابن الله

ويُقارن بين الزمنين بأنهما مُختلفَين )75(يفية الإتحاد بين الحقيقتين أو بين الطبيعتين )الإلهية والإنسانية(".هذا الإتحاد بين الألوهية والإنسانية؟ ك
أي )الحركة التصاعدية(، حيث صعد يسوع الإنسان إلى يسوع الإله،    تماما عن بَعض، فكان زمن مَجمع نيقيا هو زمن حركة الأناجيل الإيزائية

عُقدت مجمع أفسس بقيادة »القديس كيرلس الإسكندري« وكان 14: 1يوحنا  »وَالْكَلِمَةُ صَارَ جَسَدًا«. )76(أما حركة أفسس فهي حركة إنجيل يوحنا
الإله   بوالدة  السلام  عليها  مريم  تلقيب  ورفضه  نَسطور  المجمع:)بدعة(  انعقاد  خريستوكولوس   Theotokosسبب  لقب  ذلك  من  بدلا  واقترح 

Christotokos  هي العودة إلى التوحيد الذي كان موجودا في زمن عيسى عليه السلام ودعا إليه، أو    )77(والدة المسيح.كانت محاولة نسطور
 الإقتراب منه، وكل ما يرتبط بعكس ذلك تُعدّ تأكيدا على الثالوث الّذي رفضه نَسطور بطريرك القسطنطينية.

ا فصّل نسطور بين الطبيعتين الإلهية والبشرية ما يوحي بتجزئة المسيح إلى شخصين وإنكار الوحدة الحقيقية للطبيعتين، اعتبرت الكنائس هذ  .ب
 )78(الاعتقاد ناموس خطر على وحدة الكنيسة.

 نتائج المجمع: 
 أكّد المجمع لقب )والدة الإله( وحرم أولئك الّذين رفضوه من بينهم »نَسطور«..أ
أكّد )الإتحاد الأقنومي( بمعنى أن المولود من مريم هو شخص واحد، وهو الإله المتجسد منذ لحظة الحيل به.ولم يكن نَسطور ينكر كون   .ب

 من طبيعةالمسيح إلها إنما قرر بأن اللاهوت جاء لعيسى بعد ولادته، أي أن عيسى اتحد بالأقنوم الثاني بعد الولادة، "فلما كان الجزء اللاهوتي  
القول بطبيعتين مخالفتين في المسيح مما يرفضه الكنيسة  )79(المسيح لم يولد من العذراء فلا يحق أن تسمى والدة الإله، بل والدة المسيح الإنسان".

ا ببيان ويحسبه من الأمور التي تهدم التوافق بين الكنائس، لذلك رفضوا هذا القول واعتبروه بدعة وهرطقة، وعقدوا لدحض قوله مجمعا داخليا قامو 
ك الإسكندرية ما يلي: "إن لسيدنا يسوع المسيح أقنوما واحدا إلهيا،  الحقيقة الثابتة عندهم المتعلق بطبيعة المسيح، حيث قال البابا كيرلس بطرير 

د إنسانا عاديا بل  اتحد بالطبيعة الإنسانية اتحادا تاما بلا اختلاط ولا امتزاج ولا استحالة، فالعذراء والحالة هذه هي بحق والدة الإله، إن مريم لم تل
 )80(ابن الله المتجسد، لذلك هي حقا أم الله".

 أكد المجمع على طبيعة واحدة ومشيئة واحدة للمسيح، وقاموا باضافة عبارة: )نعظمك يا أم النور الحقيقي( لمقدمة قانون الإيمان، وعبارة  .ت
 )يارب ارحم يارب بارك آمين( في نهايته. 

هذا المجمع هو المجمع المسكوني الرابع، وهو من أكثر المجامع إثارة للجدل،    ( بيان طبيعتي المسيح الكاملتين 451مجمع خلقيدونية ) .ث
م في خَلقيدونية مدينة تقع مقابل القسطنطينية وتُعرف الآن باسم »كاديكوي«، وكان 451وكان السبب الرئيسي لانقسام كنائس الشرق، انعقد عام  

 سبب انعقاده: 
ه أ. محاولة توصّل الكنيسة إلى فهم كامل لشخص المسيح وطبيعته، حيث كان الكتاب المقدس يصف المسيح تارة بأنه إله، ويصفه تارة أخرى بأن

 إنسان، ما أدى إلى جملة من الاختلافات في وجهات النظر في معتقدات الكنيسة عن العلاقة بين الطبيعتين.
ب. ظهور بدعة أوطيخا )رئيس أحد أديرة القسطنطينية(، حيث قال: "إن المسيح مؤلف من طبيعة واحدة، وأن الطبيعة البشرية ابتلعت وتلاشت 

هذا المجمع كان سببا في اختلال الأمن، وقيام الفتن في كثير من  )81(في الطبيعة الإلهية، وأن جسده بما أنه جسد إله فهو غير مساو لجسدنا".
في  المناطق من الإمبراطورية الرومانية، خاصة في مصر وفلسطين وبلاد مابين النهرين )العراق( وأرمينيا وفارس )إيران( وسوريا، وكان سببا  



114

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

على الرغم من أن المجمع أصدر ثلاثون قانونا تنظيميا )82(استشهاد كثير من الأساقفة والكهنة والرُّهبان المؤمنين الّذين رفضوا قبول قرارات المجمع.
ين  تتعلق بالكنيسة وأمور الإدارة مثل: )الحدود بين الأبرشيات، وسلوك رجال الدين(، فإن جوهر عمل المجمع وسبب انعقاده كان في إصدار نصّ 

 عقديين رئيسيين لهما تعلق مباشر بالمسيح والثالوث: 
توصل اعضاء المجمع إلى القول بأن للمسيح طبيعتين ومشيئتين، إحداهما إلهية والأخرى بشرية، يتحد هذين الطبيعتين في شخص المسيح  .أ

( اتحادا كاملا من غير انفصال أو اضطراب أو أو تغيير أو تفرقة، وشبَّهوا ذلك بالإنسان الّذي يتكون من جسد  Hypostasis  – )أقنوم المسيح  
 ونفس، ولا يختلط العنصرين مع بعض، إنما هو كائن واحد )مركَّب من عنصرين(. 

الّذين    150من الآباء القدّيسين، والعمل بما حدّده الآباء الـ    318التأكيد على قرارات مجمع نيقيا والعمل بقانون الإيمان الّذي أقرَّ عليه    .ب
قا من إله  اجتمعوا في القسطنطينية وأصدروا نص القانون الّذي يحدد عقيدة الثالوث الأقدس )الآب، الابن، والروح القدس(، وكون المسيح "إلها ح

يعتبر المؤرخون مجمع خلقيدونيا مكملا لما قبلها، حيث لخص وجمع وثبت  )83(حق"، ولمحاربة البدع واقتلاع جذوره، ولتوطيد الإيمان الكاثوليكي.
حة لهذا المجمع، ولم تضيف رة وموضِّ وا شيئا جديدا قرارات المجامع السابقة، ويعتبر أساسا وسندا لما بعدها، لأن المجامع التي أتت بعده تعتبر مُفسِّ

يمكن تفسير أهمية هذا المجمع بجانبيه الإيجابي والسلبي،  )84(لمسيح والثالوث المقدس.وأساسيا في العقيدة المسيحية خاصة فيما يتعلق بطبيعة ا
بالن المجمع  يعد من حسنات  الإله( واضحا، وهذا  )والدة  الثلاثة ومكانة مريم  المسيح والأقانيم  الرؤية تجاه  المجمع أصبح  سبة لأنه بسبب هذا 

لإعتراف بثلاثة كنائس هي: كنائس )الاسكندرية وأنطاكية  للكنائس، والجانب السلبي هو كونه تسبب في أول انشقاق كنسي، ما أدى إلى عدم ا
 وأرمينية(.

 المقدس )85(المبحث الرابع : موقف الفرق المسيحية من الثالوث
كتب  من الصعب تغطية كلّ الفرق المسيحية البائدة والموجودة لأنهم كثيرون ولأن موضوعنا لا يدعنا أن نخوض في هذه الفرق والطوائف، ولوجود  
ف  لاومؤلفات أو ربّما دراسات خاصة بهذه الفرق.تأثرت الفرق والجماعات المسيحية بمكان نشأتها وظهورها والبيئة المحيطة، تُعدّ هذه نقطة خ

م )كنسخة  جوهرية بين  المسيحية و الإسلام، فمباديء الإسلام وأسسها )وحدانية الله والإيمان بأن محمدا عبدالله ورسوله والإيمان بالقرآن الكري
مغرب، أما واحدة محفوظة( ونظام المواريث والزواج والطلاق وغيرها( واحدة عند جميع المسلمين علمائهم ومفكريهم وعوام الناس، في المشرق وال

  المسيحية فهناك نوعين  من المسيحية )حسب رأي الدكتور أحمد شلبي( يتبع المفكرون نوعا، وتتبع الكنيسة وعامة الناس نوعا آخر يختلف عن 
حتى هناك من يعتقد بوجود جماعات تنسب إلى )المسيحية الأولى( وبالأخص الموجودين في مصر في الأسكندرية، وجماعات تابعة  )86(الأول.

لم  لروما وكنيسته، التي أصبحت فيما بعد المُشرّع الأول والأخير للمسيحية وصاحب السلطة المطلقة، حاولت فرض هيمنتا على جميع مسيحي العا
كانت لها اعتقادات تختلف عما  –خصوصا تلك التي ظهرت في مصر  –ها ورقابتها، "يبدو أن الجماعات المسيحية الأولى وجمعهم تحت توجيه 

الكهنوتي  انتهى إليه آباء الكنيسة الرومانية منذ منتصف القرن الثاني، وعندما بدأ الأساقفة يعيدون تنظيم الحركة المسيحية على أساس من النظام
 )87(الثالث، فهم بدأوا )خصوصا أساقفة روما( بفرض تعاليمهم على الكنائس الأخرى التي اعتبر خلافها ضلالا وهرطقة".في بداية القرن 

تشرة في العالم  سواء قمنا بتقسيم المسيحيين اليوم حول العالم باعتبار الفرق الأساسية أو باعتبار الكنائس الرئيسة فالنتيجة واحدة، لأن الفِرق المن
تية(، أو يمكن أن نتبع التي لهم الكثير من الأتباع كلّ منهم تابع لأحد الكنائس الموجودة، وهي الكنيسة )الكاثوليكية، الأرثوذكسية، أو البروتستان

 تقسيما آخر حسب رأيهم في الأقانيم، بهذا الاعتبار المسيحيين في العالم فريقان كبيران هما:
 الأرثوذوكس وهم مسيحي الشرق، ورئاستهم في مصر. -1
 )88(الكاثوليك وهم مسيحي الغرب، ورئاستهم في روما، ويتفقون مع البروتستانت )الكنيسة الإصلاحية( في عقيدة الأقانيم. -2
الشرقية( .أ )الكنيسة  الأرثوذكسية  العظيم سنة  الكنيسة  بالإنشقاق  تُسمّى  التي  الكاثوليكية  انشقاقها عن  نتيجة  الأرثوذكسية  م،  1054ظهرت 

الروسية واليونانية، و الأرثوذكسية المشرقية وهي القبطية والسريانية(، أما الكنيستين الأرثوذكسية   –وتنقسم الأرثوذكسية إلى: )الأرثوذكسية الشرقية  
انفص فقد  والمشرقية(  عام  )الشرقية  خَلْقيدونية  مَجمَع  بعد  بعض  عن  المجمع 451لا  بقرارات  تعترف  لم  التي  الشرقية  الكنائس  عُرف  لذلك  م، 

يقرّ أرثوذكس الشرق بطبيعة واحدة و مشيئة )89()باللاخَلقيدونية( والكنائس المشرقية التي اعترفت بقرارات المَجمع عُرفوا ) بالكنائس الخلقيدونية(.
الروح هو  واحدة للمسيح، وتُعد مذهبهم كردّ فعل لعقيدة »نسطور« وهي: "إن مريم لم تلد الها، لأن ما يولد من الجسد ليس إلا جسدا، وما يولد من  

ويرفض تلقيب مريم بوالدة الإله.يقول البابا كيرلس الإسكندري: "إننا لا نعري    )90(روح، إن الخليقة لم تلد الخالق، بل ولدت إنسانا هو آلة للاهوت"،



115

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

شيئين   الناسوت من اللاهوت، ولا نعري الكلمة من الناسوت، بعد ذلك الإتحاد الغامض الّذي لا يمكن تفسيره، بل نعترف بأن المسيح الواحد هو من
 )91(اجتمعا في واحد مؤلف من كليهما، لا بهدم الطبيعتين، ولا باختلاطهما، بل باتحاد شريف في الغاية بوجه عجيب".

)الغربية( .ب الكاثوليكية  أما  الكنيسة  العالم،  حول  للمسيحيين  الأكبر  العدد  وتضم  الأولى،  للكنيسة  الشرعي  الوريث  الكاثوليكية  الكنيسة  تُعدّ 
ثوليكية البروتستانتية فقد انشقت عن الكنيسة الكاثوليكية في القرن السادس عشر الميلادي خلال حركة الإصلاح الدّيني، ولها كنيسة واحدة.فالكا

ف الآراء وانتشار المسيحية في مختلف البلدان والأمصار ظهرت كنائس أخرى، وتضم الكنائس البروتستانتية كثيرا هي الأساس ولكن بعد اختلا
م  451من المذاهب والطوائف المختلفة.يؤمن الكاثوليك و كنيسة روما بطبيعتين ومشيئتين للمسيح، ظهر هذا الاعتقاد بعد مجمع خلقيدونية سنة  

ه( وبعد حرم نسطور، حيث يقرّون بأن المسيح أقنوم إلهي بحت، لكن له شخصيتين وكيانين هما الإله والإنسان، في هذا السياق يشير )زكي شنود
م الله(، حيث إلى الإزدواجية الموجودة عند الكاثوليك، فبينما ينكرون وحدة المسيح الطبيعية يؤمنون بها في نفس الوقت باعتقادهم أن العذراء هي )أ 

نسانا كانت أم إنسان  يقول أحد الآباء الأرثوذكسيين سائلا الكاثوليك: "هل ولدت مريم إلها أم إنسانا؟ فإن قلتم إلها ضللتم لأن اَلله لا يولد، وإن قلتم إ
والآخر إنسان، وهذا قول ينقضه العقل ولا لا أم إله، وأنتم تنكرون ذلك، وإن قلتم ولدت إلها وإنسانا كانت أم إله وإنسان فلها ابنان، أحدهما إله  

إلها بالإطلاق، ولا   إنسانا  يسيغه، فلا يصح إذن إلا أن تقولوا أن الإله والإنسان صارا واحدا، ولذلك فقد ولدت مريم واحدا، وهذا الواحد ليس 
الحق". مُتأنسا وهذا هو  إلها  إلها وإنسانا، بل  الطرف الآخر ونقده وتسليط الضوء على الأخطاء )92(بالإطلاق، ولا  نرى كل طائفة تحاول زلة 

نحراف الموجودة في الفكر والعقيدة، وهم أدرى بتفاصيل الأمور وتفنيدها، لكن المشكلة تكمن في اتهام الآخر وتزكية النفس عن الخطأ، مع أن الإ
الكنا موضوع  نُلخص  أن  الفروع.يمكن  إلى  منحدر  الأصول  في  والكنيسة  مكنون  الشرقية  الأرثوذكسية  الكنيسة  مذهبين:أولا:  في  وعقيدتهم  ئس 

أو أصحاب الطبيعتين، حيث يؤمنون باتحاد الطبيعتين )اللاهوت والناسوت( في أقنوم واحد للمسيح من غير اختلاط ولا تغيير ولا   الكاثوليكية
( خَلقيدونية  بتعريف  يُقرون  انفصال، هؤلاء  المشرقية451انقسام ولا  الأرثوذكسية والكنائس  القبطية  الكنيسة  الواحدة    م(.ثانيا:  الطبيعة  أصحاب 

 المتحدة، يؤمنون بطبيعة واحدة للمسيح، تكونت نتيجة اتحاد الطبيعتين، يؤكدون بعدم انفصال اللاهوت والناسوت منذ لحظة التجسّد.
 المبحث الخامس: تأثُّر العقيدة المسيحية بالأديان الأخرى

أو أن الإله قد أصبح إنسانا، فقد كان يُعتقد أن العديد من    –في العالم القديم لم يكن المسيحيين وحدهم من يدّعون "بأن إنسانا معينا صار إلها  
مسيحيين   –مى  الناس في العصور القديمة فيما بين الوثنيين واليهود، كانوا بّشرا وآلهة معا" ويرجع سبب هذا التفكير إلى: "أن معظم الناس القدا

العالم الإلهي، على العكس من ذلك كان الإنسان والإله سلالتين    –أو يهود أو وثنيين   العالم البشري )بالنسبة لهم( فئة مفصولة عن  لم يكن 
بعد أن ذكر أساسيات العقيدة   )94(Berryحيث يؤكد ذلك قول أحد المفكرين الغربيين  )93(متصلتين يمكن لهما أن تتداخلا وقد تداخلتا بالفعل".

ة المسيحية من تأليه المسيح وتجسيد الله في شخص اليسوع وصلبه وفداءه من أجل الخطيئة الأصلية، وجد في هذه العقيدة نسخة مماثلة للوثني
 واليهودية والحياة الشرقية والرومانية.

 المطلب الأول: أبرز الأفكار المشتركة بين المسيحية والأقوام الأخرى
هي: »الكلمة« وهي "ترادف الإله عند الإغريق لأن الكلمات لا تفني    Berryمن بين الأفكار التي اقتبستها المسيحية من الفلسفة الإغريقية برأي  

ة بين الناس"، بالاستعمال كما لا يفنى الإله، ومن اليهودية اقتبست المسيحية فكرة الأبوة بين الله والناس أي )فكرة أبوة الله للخلق(، وفكرة الأخو 
المثالية )الحب والر  اليهود فكرة  اقتبسوا من  انّهم  الكتبة ويشير  المسيح  اليهود )وان لم يمارسها(، حيث يعاتب  التي تكلّمت عنها  حمة والعدالة( 

.بصمة اليهود على  23:    23حْمَةَ وَالِإيمَانَ« متى  والفريسييون بتركهم هذه الخصال الحميدة وانشغالهم بالرياء: »وَتَرَكْتُمْ أَثْقَلَ النَّامُوسِ: الْحَقَّ وَالرَّ 
راد  الدين المسيحي واضحة خاصة على قرار المجامع وقبلها في كتابة الأناجيل، يشير )الكاتب فِراس السواح( إلى الإنقلاب الشامل لأقوال ومُ 

ن عيسى مكمل للناموس، »لَا تَظُنُّوا أَنِّي جِئْتُ لَأنْقُضَ النَّامُوسَ المسيح والتناقضات حول ترسيخ العقيدة القديمة أو الغائه، مثلا هناك آيات يؤكد أ
لَ.  مَاءُ وَالَأرْضُ لَا يَزُولُ حَرْفٌ وَاحِدٌ أَوْ نُقْطَةٌ وَاحِدَةٌ 18أَوِ الَأنْبِيَاءَ. مَا جِئْتُ لَأنْقُضَ بَلْ لُأكَمِّ  مِنَ النَّامُوسِ فَإِنِّي الْحَقَّ أَقُولُ لَكُمْ: إِلَى أَنْ تَزُولَ السَّ

  . مَاوَاتِ. وَ 19حَتَّى يَكُونَ الْكُلُّ غْرَى وَعَلَّمَ النَّاسَ هكَذَا، يُدْعَى أَصْغَرَ فِي مَلَكُوتِ السَّ أَمَّا مَنْ عَمِلَ وَعَلَّمَ، فَهذَا  فَمَنْ نَقَضَ إِحْدَى هذِهِ الْوَصَايَا الصُّ
مَاوَاتِ.   كُمْ عَلَى الْكَتَبَةِ وَالْفَرِّيسِيِّينَ لَنْ تَدْخُلُوا مَلَكُوتَ 20يُدْعَى عَظِيمًا فِي مَلَكُوتِ السَّ ماوَاتِ« متى    فَإِنِّي أَقُولُ لَكُمْ: إِنَّكُمْ إِنْ لَمْ يَزِدْ بِرُّ   –   17:    5السَّ

فَكُلُّ مَا قَالُوا لَكُمْ أَنْ تَحْفَظُوهُ فَاحْفَظُوهُ وَافْعَلُوهُ،  3نَ،  .وفي مكان آخر في متى ورد على لسان عيسى: »عَلَى كُرْسِيِّ مُوسَى جَلَسَ الْكَتَبَةُ وَالْفَرِّيسِيُّو 20
امَ النَّاسِ،   وَالْفَرِّيسِيُّونَ الْمُرَاؤُونَ! لَأنَّكُمْ تُغْلِقُ وَلكِنْ حَسَبَ أعَْمَالِهِمْ لَا تَعْمَلُوا، لَأنَّهُمْ يَقُولُونَ وَلَا يَفْعَلُونَ. لكِنْ وَيْلٌ لَكُمْ أَيُّهَا الْكَتَبَةُ  مَاوَاتِ قُدَّ ونَ مَلَكُوتَ السَّ

اخِلِينَ يَدْخُلُونَ. متى   .حول المهمة الملقاة على عاتق عيسى عليه السلام وهدف إرساله إلى بني  13،    3  –  1:    23فَلَا تَدْخُلُونَ أَنْتُمْ وَلَا تَدَعُونَ الدَّ



116

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

نقض إسرائيل، هل هو مكمل للناموس أم عكس ذلك وصل الكاتب )فراس السواح( بعد سرد الدلائل والشواهد الكثيرة إلى نتيجة أن "يسوع قد جاء لي
تدريجيا ا  لا ليكمل، ورسالته جديدة كلّ الجدة عن رسالة العهد القديم، ولا يمكن اعتبارها بأي حال من الأحوال »حركة إصلاحية يهودية ميّزت نفسه

ضِ، فَمَاذَا أُرِيدُ لَوِ  حتى شبت على الطوق واستقلت«، لقد كانت منذ البدء حركة مستقلة كما أراد لها يسوع عندما قال: »جِئْتُ لألُْقِيَ نَارًا عَلَى الَأرْ 
أَتَظُنُّونَ أَنِّي جِئْتُ لُأعْطِيَ سَلَامًا عَلَى الَأرْضِ؟ كَّلاَّ، أَقُولُ لَكُمْ  ، لقد أحدث يسوع شرخا في  51،    49:    12: بَلِ انْقِسَامًا«. لوقا  اضْطَرَمَتْ؟ 

ويعتقد بأن الجمع بين كتاب   )95(المجتمع اليهودي والمجتمع الوثني على السواء، انطلاقا من قناعته بأن الجديد لا يترسخ قبل تهديم كامل القديم".
في حين    العهد القديم والعهد الجديد في أواخر القرن الرابع الميلادي ككتاب مقدس للمسيحيين، تُعدّ كشوكة زرعته اليهودية في خاصرة المسيحية،

المتمعّن في تأريخ نشوء المسيحية وتأسيسها خلال القرنين الأول والثاني للميلاد والصراعات التي  )96(حاول المسيح اقتلاع القديم ليزرع الجديد.
جرت بين الكنائس وخاصة كنيسة الغرب وكنيسة أورشلييم، يرى بأن اليهود حاولوا الحفاظ على بعض الملامح اليهودية في الإيمان المسيحي 

حية على الصياغة الأخيرة للأناجيل الرسمية كانت كبيرة لدرجة تدخلهم المباشر في سرد سيرة المسيح،  الجديد، فتأثير اليهود المتحولين إلى المسي
فكرة )97(وربط عضوي لكتاب العهد القديم بالعهد الجديد، ممّا أدّى إلى اعتبار العهدين معا الكتاب المقدس للمسيحيين وليس فقط العهد الجديد.

سائدة لدى الوثنيين الّذين كانوا يعاملون  تأليه البشر لم تكن شيئا جديدا ظهر مع عيسى عليه السلام وفي المجتمع المسيحي، بل كانت فكرة  
مسارين  رؤسائهم على أنهم إله، حتى اليهود لم يخرج من هذه الدائرة. قديما كان الإعتقاد بأن الإنسان يصبح إلها، والإله يصبح بشرا تحرك عبر  

من خلال التبني أو التمجيد، مثلا يصبح الحاكم أو المحارب أو الشخص المقدس إلها بفعل من الله أو الإله، وذلك عن طريق   أولا:أساسيين وهما:
من خلال التجسد والطبيعة، يصبح الكائن الإلهي )ملكا كان أو أحد الآلهة( إنسانا إما    ثانيا:الإرتقاء والتدرج من مستوى بشري إلى مستوى إلهي.

السبق التأريخي قُرب ولادة عيسى عليه السلام من التفكير السائد عند اليهود بأنهم شعب الله المختار، والأبوة الإلهية  )98(بشكل مؤقت أو بشكل دائم.
: إِسْرَ بالمعنى الجماعي والتأريخي حيث كشف يهوة عن ذاته بوصفه أبا لإسرائيل أثناء الخروج إلى مصر: »فَتَقُولُ لِفِرْعَوْنَ: هكَذَا يَقُو  ائِيلُ لُ الرَّبُّ

  14:    3»أَنْتُمْ أَوْلَادٌ لِلرَّبِّ إِلهِكُمْ«، »بِسَبَبِ هذَا أَحْنِي رُكْبَتَيَّ لَدَى أَبِي رَبِّنَا يَسُوعَ الْمَسِيحِ« أفسس    1:    14، وتثنية  22:  4ابْنِي الْبِكْرُ«. خروج  
د الطريق، "كانت جميع الأمم القديمة تدعو الإله أبا لها، وترجع مثل )أبي وربّي(وعقائد الأبوة الإلهية وسط كلّ الأقوام والمجتمعات القديمة قد مهّ 

)الخلق(، وفي نصوص  الحماية والسيادة وغالبا  الصفة الأبوية تتضمن في الإله مهمة  إلى تأريخ بعيد، وكانت هذه  العادة عند الساميين    هذه 
لهية الكنعانية، يُطلق عليه تسمية )الملك الأب شونم( مما يُعبّر عن أوغاريت )القرن الرابع عشر( كان »إيل« الإله الأسمى في المجموعة الأ

اللاهوتية وأعطتها خصوصيتها )99(سيطرته على الآلهة والبشر". للمسيحية  الطريق  القديمة مهّدت  الحضارية والدينية في مصر  الظروف  حتى 
يرجع هذه الأرضية  ودورها المتميّز في الفكر الإنساني، وفي اسهاماتها اللاهوتية متمثلة في مدرسة الإسكندرية وآبائها، واسهاماتها اللاهوتية الغزيرة،  

فكانت   )100(العظيم للإله في الأساطير القديمة لا يباريه سوى تبجيل الله عند المسيحيين والمسلمين في العصور التالية"،  المناسبة إلى "التبجيل
اليونان صياغة  لعقلية المصري المتدين دور أساسي في تقبّله اللافت للأديان السّماوية، لكن حكم اليونان، وتزايد السحر والتنجيم والخرافات ومحاولة  

ة القديمة وظهور إله  الدّيانة بحيث تتوافق مع أفكارهم بحيث يكون مقبولا عند اليونانيين والمصريين، كلّ ذلك شاركت في ضعف الدّيانة المصري
أنحاء  في  واسع  بشكل  انتشرت  حيث  للمسيحية،  مُساعدا  الوضع  كان  وهكذا  أبيس(،  و  )أوزيريس  الإلهين  من  مؤلف  )سيرابيس(  اسمه  جديد 

المانوية،)101(مصر. عند  كانت موجودة  التي  المخلص(  )فكرة  الأخرى  الأديان  في  الموجودة  المعتقدات  وبين   )102(من  بينها  التشابه  أوجه  من 
 المسيحية )الإيمان بالمخلّص(، حيث تتكرر كلمة »المخلص« بصورة منتظمة في »التراتيل البارثية«، دون ذكر اسمه بحيث يمكن أن يتوافق مع 

مع أن المانوية ظهرت بعد المسيحية ولكن عقائد الدين المسيحيى    )103(جميع المخلّصين من أمثال: )زرادشت، المسيح، بوذا، لاوتسو أو ماني(،
قد يسأل شخص عن تدخل  )104(.تشكّلت وتطورت عبر قرون عديدة، لذلك أخذت من الأديان والأفكار والفلسفات السابقة لها والمعاصرة والمتأخرة

من أقرب الحضارات والأمم التي كانت لأفكارها تأثير حكماء الروم وأباطرتهم في القرون الأولى للمسيحية في كل ما يتعلَّق بالعقيدة المسيحية، ف
ومنهم  وطيد ومباشر على المسيحية »الرومان« الّذين اضطهدوا المسيحيين سابقا، "كان إمبراطورهم يتمّ الإيمان به على نطاق واسع على أنه إله"

تشير الكاتبة )بربارا براون( إلى الثورة التي قادها بولص في الديانة المسيحية، حيث )105(اليهود الّذين كانوا متهمين بقتل المسيح )بل بقتل الله(.
وموفقا لكن دمج العقائد الوثنية مع تعاليم عيسى، ارضاء لغير اليهود )اليونان والرومان الوثنية( في زمانه وكسبهم إلى جانبه، تعتبر عمله ناجحا 

 )106(.على حساب عقيدة التوحيد التي جاء بها عيسى
 المطلب الثاني: سبب تأثر المسيحية بالأديان الأخرى

 يعود السبب اتأثر المسيحية بالأديان والمعتقدات الأخرى إلى: 



117

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

المجاورة منها، حيث كانت المسيحية في بداياتها نشأت في بيئة ثقافية ودينية واجتماعية معقدة،    اختلاط وقرب المجتمع المسيحي والمجتمات .1
المقدسة   كان المكون الأساسي لهذا المجتمع هو )اليهودية والوثنية(، التي كانت لهما ممارسات وعقائد راسخة، فكانت فكرة الإله الواحد، والطقوس

العهد القديم، متبعة فيما بينهم لأنهم كانوا يهوديين قبل مجيء المسيح، وبعد انتشار المسيحية خارج إطار  مثل الصلاة والصوم، وقراءة أسفار  
جود طبيعة المجتمع اليهودي أصبحت تتأثر بالطقوس اليونانية والرومانية، ودخلت بعض المفاهيم الفلسفية والرموز الوثنية، مثل )عقيدة الثالوث( وو 

شخص واحد في نفس الوقت. هذه التفاعل لم يمرّ بسهولة بل أسفر عن ظهور اختلافات وخلافات داخل المسيحية نفسها، إلهية وطبيعة بشرية في  
 ولم يتقبلها جميع الطوائف والتيارات.

انت يرجع الدافع الآخر إلى معارضة اليهود والوثنيين )اليونان والرومان( للدين الجديد، وعدم تقبّل التغييرات التي صدرت من المسيحية، فك .2
محاولة الاقتراب والانخراط في المجتمعات الموجودة آنذاك، وخلق    الطريقة الأولى:هذه المعارضة تتعامل معه )من جانب المسيحيين( بطريقتين:

خطوط تواصل وعقائد مشتركة بينهم، فتشابه العادات والإهداف المشتركة يزيل الخوف من التصادم ويقربهم من بعض، وهذا ما فعله مؤسسو 
ئل بولس الرسول والتغييرات التي أحدثته في العقائد الأساسية الدين المسيحي وشدّدوا عليه في مجامعهم، من بوادر تلك المحاولات وأشهرها رسا

ظهور مؤلفات دفاعية تسمّى »بالدفاعات«: أنتجت معارضة اليهود والوثنيين إلى اضطهاد المسيحيين محلّيا في البداية،    الطريقة الثانية:الطقوس.و 
وبعد تدخل الحكام الرومان اصبحت تمارس هذه الاضطهادات بشكل رسمي وقانوني وفي نطاق أوسع، واستمرت حتى أدّت الى اعتقال المسيح  

اليهود والرو  المفكرين أصبحوا  وصلبه بخطة بين  المسيحية فكريا وظهور بعض  إلى قرون أخرى.بعد تطور  مان، واستمرت هذه الاضطهادات 
، وكتبوا بأن  Apologia  –جاهزين لمناقشة التهم الموجهة ضدّهم واسقاطها، وأصدروا كتابات تسمّى »الدفاعيات« المأخوذ من الكلمة اليونانية  

من أمثال هذه  )107(لا تعدّ تهديدا للإمبراطورية وشدّدوا على معايير الأخلاق وحسن الخلق والرحمة التي كانت بنيان الدين المسيحي.  الدين الجديد 
قصة »استفانوس« أول شهيد في المسيحية، وخطاباته تُعدّ    7،    6الدفاعات في الكتاب المقدس ما جاء في أعمال الرسل حيث يذكر الإصحاح  

ي واضطهدوهم  أطول وأقوى الفاعيات في العهد الجديد في مواجهة اتهامات اليهود، بيّن استيفانوس كيف أن شعب إسرائيل قاوموا الأنبياء في الماض
 )108(وقتلوهم فهذا الأسلوب ليس جديدا عليهم، بسبب ذلك رجموه.

 الخاتمة وأبرز النتائج
 :يمكن استخلاص فكرة اللاهوت المسيحي في اتجاهين أساسيين وهما .1

أولا: لاهوت تصاعدي )تأليه المسيح(، وهو الانطلاق من إنسان معين، في فترة زمنية معينة، في مكان محدد، الّذي هو )يسوع المسيح( من  
للنظرة وضعه البشري ومعرفته بأنه )ابن الله( حسب تعاريف الكتاب المقدس وآباء الكنيسة، إلى الألوهية حيث صار إلها، تعد هذه النظرة موافقة  

ويفدي نفسه الوجودية )بمعنى أن الإنسان يوجد أولا، ثم يحدد ماهيته ومعناه )الماهية لا تسبق الوجود(، وهذا  يعني أن الله ينزل ويبحث عن الناس  
 9:   14للناس من أجل خلاصهم، بدل أن يبحث الإنسان عن الله كي يجده، »اَلَّذِي رَآنِي فَقَدْ رَأَى الآبَ« يوحنا 

ية، حيث ثانيا: لاهوت تنازلي )تجسّد الكلمة(، بمعنى أن »الكلمة« صار إنسانا )تأنس(، هذا الإتجاه اللاهوتي موافق لنظرية الأنطولوجيا الفلسف
 م(. 451يهتم بطبيعتي )يسوع الإلهية والبشرية( واتحادهما من غير اختلاط ولا انقسام ولا انفصال. )تعريف خَلقيدونية 

 يؤمن غالبية المسيحية تؤمن بوحدانية )ثالوثية(، حيث يوجد إله واحد في ثلاثة أقانيم، وهذه الثلاثة متساوية في الجوهر الإلهي، فالمسيحي لا .2
د(  –بربوبية المسيح بنية »القرب« من الله أوبنية »تمجيد« الله وعبادته، بل لاعتقاده بأن الإيمان بالمسيح )الابن  ربّا لأنه هو الرَّب الكلمة المتجسِّ

 ذاته ويخلصه من الخطيئة الأصلية، والإيمان بالمسيح ربّا وسيّدا يجعله )ابن الله بالتبنّي(، ويعطيه الخلود والبقاء الأبدي.
وح  كان بولس مؤسس الديانة المسيحية الموجودة، هو الّذي أسّس قواعدها وشدّد بنيانها، ومسيحيته قامت على أساس الحلول، حلول المسيح بالر  .3

فيه )في بولس(، حيث أعلن المسيح نفسه لبولس وكان في وضعه الروحي السّماوي، وكان حلوله على قلب بولس على مستوى الإتحاد، فلم يعُد  
. فَمَا أَحْ لبول يَاهُ الآنَ فِي الْجَسَدِ، فَإِنَّمَا أَحْيَاهُ فِي  س حياة بدون المسيح كما يشير إلى ذلك: »مَعَ الْمَسِيحِ صُلِبْتُ، فَأَحْيَا لَا أَنَا، بَلِ الْمَسِيحُ يَحْيَا فِيَّ

 . 20  – 2لِي« غلاطية: الِإيمَانِ، إِيمَانِ ابْنِ اِلله، الَّذِي أَحَبَّنِي وَأَسْلَمَ نَفْسَهُ لَأجْ 
رات التي من البديهي أن بولس لم يكن نبيا ولا رسولا ولم ينزل عليه الوحي ولم يصرّح بذلك، فكيف يُأخذ منه أصول العقائد وفروعها، وكلّ التغيي 

 حصلت على يده!
 يرجع سبب اقتباس كثير من الشعائر والممارسات الوثنية من قبل بولس وادخالها في الدين المسيحي إلى سببين وهما:  .4

 أولا: لضمان نشر ديانته بين الوثنين وسهولة تقبلها لما يرون ما يماثل طقوسهم وبالتالي لا ينفرون منها. 



118

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

تلف ثانيا: لإحداث الفصل بين الديانتين اليهودية والمسيحية في العبادات والشعائر، وإضافة طابع مختلف عنها ما يوحي بتأسيس كيان ديني مخ
 )109(عنها، ولابتعاد تحلل المسيحية في الدين اليهودي.

ن  الباحث في المسيحية يتوصل إلى نتيجة أن هذا الدين لم يخلو أبدا من التوحيد والموحدّين، كانت ولا تزال هناك فرق وطوائف وأفراد يدعو  .5
أكثر المسيحيين رهم إلى توحيد الله بالعبادة، الّذين لا يعتقدون بأن عيسى هو ابن الله، ولا يؤمنون بفكرة الثالوث، ويُعرفون )بالتوحيديين( الّذين يعتب

 )110(بأنهم خارجين عن المسيحية.
 التوصيات:

 للحفاظ على العقيدة الصحيحة نوصي بعدم تقليد ومحاكاة الآخر في موضوع الأعياد والمناسبات، والحرص الشديد في هذا الجانب، مثلا أعياد  .1
لو لم  ار )و ميلاد المسيح في الأصل هي: أعياد تجسّد المسيح، فالمسألة ترتبط ارتباطا وثيقا بالجانب العقدي واللاهوتي، ومحاكاتها تؤدي إلى الإقر 

  تصرح بذلك( على الاعتراف بأن المسيح صاحب طبيعتين، وهذا يخالف تفكير الإسلام والتوحيد بشكل عام، لأنه ليس ميلاد شخص عادي )بالنسبة
 للمسيحيين( وإنما ميلاد الله المتجسد.

ف  من المهم ترجمة دراسات وجهود التيارات والفرق الموحدة المسيحية وردود المفكرين الغربيين المعروف بـــ )نقد الكتاب المقدس( لكي نعر  .2
هم  وقرببطلان عقيدة )الثالوث المقدس( ككل، ومن أخصها والتي توقف عليها جميعهم )ألوهية السيد المسيح ومساواته مع الله(، فمعرفتهم باللغة،  

عد الترجمة  للمارسات، ومعايشتهم لأهل الدّيانة، لم يترك لنا شيئا لم يتعمّقوا فيها ولم يدرسوها دراسة كاملة، بعضهم مسك جانب اللغة وهدموا قوا 
 من أساسها، وبعضهم درسوا جانب التأريخ  وهكذا. 

 المصادر والمراجع
 أولا: الكتب المقدسة

 القرآن الكريم.

تب  الكتاب المقدس ) اعتمدنا على نسخة الكتاب المقدس، أي كتب العهد القديم والجديد الترجمة العربية المشتركة من اللغات الأصلية مع الك .1
عة  ، الطب  1995الإصدار الثاني    –في لبنان، العهد القديم    – اليونانية من الترجمة السبعينية(، تصدرها: دار الكتاب المقدس في الشرق الأوسط  

 .، الطبعة الثلاثون   1993الإصدار الرابع   -الرابعة، العهد الجديد 
 ، السامرة.1994لبنان ، الطبعة الثالثة  –)الكتاب المقدس الترجمة اليسوعية( الرّهبانية اليسوعية، المكتبة الشرقية بيروت  .2

 ثانيا: المراجع والمصادر:

منشورات النور )منتدى   –مؤرخ الكرسي الأنطاكي، من الكتب المنشورة الكترونيا    –آباء الكنيسة )الرسوليون والمناضلون(، الدكتور اسد رستم   .3
 سور الأزبكية(.

الأسكندرية، المطبعة:    –مصادر التأريخ الكنسي، ترجمة واعداد: انطون فهمي جورج، كنيسة مارمرقس والبابا بطرس    -الآباء المؤرخون   .4
 القاهرة. –العباسية  –الأنبا رويس )الاوفست( 

، تأليف: سبعة من أساتذة علم اللاهوت في بريطانيا، أشرف على    The Myth of God Incarnateأسطورة تجسّدِ الإله في السيد المسيح   .5
 م. 1985 –ه  1405، ترجمة: الدكتور نبيل صبحي، دار القلم، الطبعة الأولى   John Hickالتحرير: جون هيك 

قا، الطبعة الأولى  .6  ، مكتبة النافذة. 2006أقانيم النصارى )بيان ونقد(، د. أحمد حجازي السَّ
 سورية / حلب. –، شعاع للنشر والعلوم 2009 – الإقتباس الخاطئ عن المسيح، بارت إيرمان، ترجمة: فادي مرعشلي، الطبعة الأولى  .7
ة  الإنجيل والصليب، الأب عبدالأحد داود الأشوري العراقي )كان قسيسا فأسلم(، قدم له وعلق عليه: محمد علي سلامة، مكتبة النافذة، الطبع .8

 . 2004الأولى 
البحث عن يسوع )قراءة جديدة في الأناجيل(، كمال صليبي، دار الشروق للنشر والتوزيع يا أهل الكتاب )مقارنة بين القرآن وباقي الكتب  .9

 م. 2002 –ه 1422السّماوية(، علي محمد علي دخيل، دار الهادي، الطبعة الأولى،  
 .1998بغداد،  –البروتستانت والإنجيليون في العراق، حارث يوسف غنيمة، مطبعة الناشر المكتبي  .10
 بين العقل والإيمان، د. هيرمان بافينك، ترجمة د.عبدالمسيح أسطفانوس، الخدمة العربية للكرازة بالإنجيل. .11



119

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

تاج العروس من جواهر القاموس، محمّد مرتضى الحسيني الزَّبيدي، تحقيق: جماعة من المختصين، من إصدارات: وزارة الإرشاد والأنباء في   .12
 المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب بدولة الكويت. -الكويت 

 . 1962تأريخ الأقباط، الأستاذ زكي شنودة، جمعية التوفيق القبطية، مطبعة فايقة محفوظ للتدريب المهني، الطبعة الأولى  .13
تأريخ الكنيسة )الكتاب الثالث(، يوحنا الآسيوي، ترجمة: صلاح عبدالعزيز محجوب، تقديم ومراجعة: محمد خليفة حسن، المجلس الأعلى   .14

 . 2000للثقافة 
 . 1979تأريخ الكنيسة، يوسابيوس القيصري، تعريب: القمص مرقس داود، القاهرة الحديثة للطباعة   .15
 م. 2009تأريخ وعقائد الكتاب المقدس )بين اشكالية التقنين والتقديس(، د. يوسف الكلّام، دار صفحات للدراسات والنشر، الإصدار الأول   .16
 تجسد الكلمة، أثناسيوس الرسولي، المركز الأرثوذكسي للدراسات الآبائية بالقاهرة.  .17
 الخالدون مائة أعظمهم محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، مايكل هارت، ترجمة: أنيس منصور، المكتب المصري الحديث، بدون سنة النشر وعدد الطبعة.  .18
يني شفاء الغليل في بيان ما وقع في التوراة والإنجيل من التّبديل، إمام الحرمين أبي المعالي الجويني عبدالملك بن عبدالله بن يوسف الجو  .19
باب للطباعة 478) قا، دار الشَّ  م.1978 –ه 1398القاهرة، الطبعة الأولى   -ه(، تقديم وتحقيق وتعليق: الدكتور أحمد حجازي السَّ

 ، مطبعة المصريين. 2000شهود يهوه من هم، القس عبدالمسيح بسيط أبوالخير، الطبعة الأولى  .20
 ، القاهرة، المكتبة القبطية على الانترنيت. 2006شهود يَهوه وهرطقاتهم، البابا شنوده الثالث، الطبعة الثانية، مارس  .21
دمشق،    – صحيح البخاري، أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري الجعفي، تحقيق: د. مصطفى ديب البغا، )دار ابن كثير، دار اليمامة(   .22
 م.  1993  -هـ  1414 4ط

هـ[، مطبعة   1388هـ(، المحقق: محمد فؤاد عبد الباقي ]ت    261  -  206صحيح مسلم، أبو الحسين مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري )  .23
 م.  1955 -هـ   1374 -عيسى البابي الحلبي وشركاه، القاهرة 

 القاهرة. –العباسية  –، مطبعة: الأنبا رويس الأوفست 1995 –البابا شنودة الثالث، الطبعة الخامسة  –طبيعة المسيح  .24
 القاهرة. – الفكر اللاهوتي في رسائل الرسول بولس، الدكتور القس فهيم عزيز، دار الثقافة  .25
 م. 1995القاهرة، الطبعة العاشرة،  -قاموس الكتاب المقدس، تأليف: نخبة من الأساتذة ذوي الاختصاص ومن اللاهوتيين، دار الثقافة   .26
 م.  2005 -هـ   1426لبنان الطبعة: الثامنة،  –القاموس المحيط للفيروزآبادي، الناشر: مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت  .27
  – وبار  قوانين المجامع المسكونية وخلاصة قوانين المَجامع المكانية، الرَّاهب القس أثناسيس المقاري )راهب من الكنيسة القبطية(، مطبعة النُّ  .28

 م. 2013العبور، الطبعة الأولى  
 م. 1991 –ه 1412دمشق، الطبعة الثانية،   –كواشف زيوف في المذاهب الفكرية، عبدالرحمن حسن حنبكة الميداني، دار القلم  .29
تاح، كيف تحول يسوع إلى الله )المسار التأريخي لتأليه يسوع(، بارت د. إيرمان، نقله إلى العربية: د. خالد وليد الهبشة و د. مختار عبدالف .30

 تنسيق: أ. ابراهيم موفق سعيد، )نسخة ألكترونية بدون سنة النشر(.
 –لاهوت المسيح عند آباء ما قبل نيقية، إعداد: أسرة القديس ديديموس الضرير للدراسات الكنسية، الناشر: كنيسة الشهيد العظيم مارجرحس  .31

 م. 2006سبورتنج، 
بيروت،   – هـ(، دار صادر  711لسان العرب، ابن منظور محمد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين الأنصاري الرويفعى الإفريقى )ت   .32

 هـ.  1414 -الطبعة: الثالثة  
 . 2006بيروت، طبعة أولى  –الله غير ما نتصوره، الأب هنري بولاد اليسوعي، دار المشرق  .33
 م، دار التقوى. 2010  –ھ 1431 1مائة من عظماء أمة الإسلام غيّروا مجرى التأريخ، جهاد التُرباني، ط .34
 . 2014 – 2013المجامع المسكونية، الأنبا بيشوي، الطبعة الخامسة  .35
  مجموعة الشرع الكنسي أو )قوانين الكنيسة المسيحية الجامعة التي وضعتها المجامع المسكونية والمكانية المقدسة(، جمع وترجمىة وتنسيق:  .36

 ، مطبعة نور.1998 –الأرشمَندريت حنانيا الياس كسّاب، طبعة ثانية 
 . 1996  –القاهرة، الطبعة الأولى  -مخطوطات البحر الميت، أحمد عثمان، مكتبة الشروق  .37
 . 1996مدخل إلى المجامع المسكونية، الأب ميشال أبرص والأب انطوان عرب، الطبعة الأولى   .38



120

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 م. 2021  –هـ 1441المسيحية من التوحيد إلى التثليث، د. أمين رياض لعريبي، دار علم الحكمة، الجزائر، الطبعة الأولى  .39
بيروت ) بالتعاون مع مجلس كنائس الشرق الأوسط(، الطبعة الثانية،   –معجم الإيمان المسيحي، الأب صبحي حموي اليسوعي، دار المشرق   .40

 .م1994
  معجم اللاهوت الكتابي، عدد من الباحثين الفرنسيين تحت إشراف: الأب كزافييه ليون دوفور اليسوعي، وتم نقله إلى اللغة العربية بواسطة  .41

 م. 1986لبنان،  –مجموعة من المترجمين، بإشراف الأب الدكتور أنطوان عوكر اليسوع،.دار المشرق، بيروت 
 م. 1972هـ /   1392المعجم الوسيط، مَجمع اللغة العربية بالقاهرة، الطبعة الثانية  .42
 م. 2009  -ه 1430عمّان، الطبعة الأولى   – مفاهيم ينبغي أن تصحّح في ضوء القرآن الكريم، د.عبدالعزيز بايندر، دار الفاروق  .43
 القاهرة. –م، مكتبة النهضة المصرية 2002المسيحية، الدكتور أحمد شلبي، الطبعة الحادية عشرة  –مقارنة الأديان  .44
السّماوية   .45 الأديان  ومصادر  عقائد  في  )دراسة  الأديان  والإسلام    –مقارنة  والمسيحية  الوضعية    –اليهودية  والجينية   –والأديان  الهندوسية 

 م. 2005 –ه 1425والبوذية(، الدكتور طارق خليل السعدي، دار العلوم العربية، الطبعة الأولى  
 ه.1428 –م 2008عمان، الطبعة الأولى  –مقارنة الأديان، الأستاذ الدكتور محمد أحمد الخطيب، دار المسيرة للنشر والتوزيع  .46
 مكتبة النهضة المصرية.  2002القاهرة(،  –موجز تأريخ العالم، هـ . ج . ويلز، ترجمة: الشيخ عبدالعزيز توفيق جاويد )شيخ المترجمين  .47
 م. 2006موسوعة آباء الكنيسة، أ. عادل فرج عبدالمسيح، دار الثقافة، الطبعة الثانية،  .48
الكتاب الخامس )الزرادشتية، المانوية، اليهودية، المسيحية(، فراس السواح، الترجمة: عبدالرزاق العلي و محمود   –موسوعة تأريخ الأديان   .49

 ، دار التكوين.2018منقذ الهاشمي، 
 نشأة الدّين، علي سامي النَّشار،  .50
 نظرة عن قرب في المسيحية، بربارا براون، ترجة: المهندس مناف حسين الياسري. .51
 . 2006هل يجب أن تؤمنوا بالثالوث؟ الناشرون: جمعية برج المراقبة للكتاب المقدس والمنشورات في نيويورك، طبعة  .52
 القاهرة. –م، مكتبة مدبولي 1999الوثنية والأديان، دكتور مصطفى عبده، الطبعة الثانية،  .53
ى الوجه الآخر للمسيح )موقف يسوع من اليهود واليهودية وإله العهد القديم ومقدمة في المسيحية الغنوصية(، فِراس السوّاح، الطبعة الأول .54

 دمشق. –سورية  –م، دار علاءالدين للنشر  2004
 م. 1999يسوع المسيح في تقليد الكنيسة، كتبه: الأب فاضل سيداروس، منشورات دار المشرق، الطبعة الثالثة  .55

 المصادر الانكليزية:
1. Greek Grammar Beyond the Basics: An Exegetical Syntax of the New Testament" . by: Daniel B. Wallac, 

NEW YORK, HENRY HOLT AND COMPANY – 1897. 

2. Remarks on the Uses of the Definitive Article in the Greek Text of the New Testament   ،Granville Sharp  ،L. 

PENNINNGTON. DURHAM 1798 ،First Edition ،. p. 4. 

3. https://www.britannica.com/biography/Granville-Sharp   ،Written by The Editors of  Encyclopaedia 

Britannica ،Last Updated: Jul 2, 2025. 

4. https://www.encyclopedia.com/people/social-sciences-and-law/social-reformers/granville-sharp   updated 

May 29 2018 ،Edward Royle. 

 هوامش البحث
 

مة على التوحيد، ثم تدرج على مدى أجيال إلى أن وصل إلى الكمال )بالتوحيد(، ي1) فقد ( هناك من يعتقد بأن الخرافة والوثنية هي مرحلة متقدِّ
ل، أما  صالدين بهذا الاعتبار مصدره الإلهي ويكون من اختراع الإنسان، ويكون "إلغاء للإله أو الوحي أو الرّسل" والحقيقة هي أن التوحيد هو الأ

الوث الوثنية والإلحاد ورفض الدين هي علامات عارضة، وهذه الانحرافات مرّت حسب رأي الخبراء بثلاث مسارات من التوحيد إلى التثنية إلى الث
 5القاهرة، ص –م، مكتبة مدبولي 1999ثمّ الوثنية.  ينظر: الوثنية والأديان، دكتور مصطفى عبده، الطبعة الثانية، 

.. وينظر: المسيحية من التوحيد إلى التثليث، د. أمين رياض لعريبي، دار علم الحكمة، الجزائر،    8( ينظر: نشأة الدّين، علي سامي النَّشار، ص2)
 59 -  52م، ص 2021 –هـ 1441الطبعة الأولى 

 . 33القاهرة، ص –م، مكتبة النهضة المصرية 2002المسيحية، الدكتور أحمد شلبي، الطبعة الحادية عشرة  –مقارنة الأديان ( 3)



121

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 

الثانية  4) الطبعة  بالقاهرة،  العربية  اللغة  الوسيط، مَجمع  المعجم  المعالي  868-  2/867م،  1972هـ /    1392(  أبي  الغليل،  . وينظر: شفاء 
 . 14الجويني، ص

. وينظر: البحث عن يسوع )قراءة جديدة في الأناجيل(، 460  –  459( معجم الإيمان المسيحي للأب صبحي حموي يسوعي، لفظ )مَسيح(، ص5)
 . 14ص
 . 12م، ص2002  –ه  1422( يا أهل الكتاب )مقارنة بين القرآن وباقي الكتب السّماوية(، علي محمد علي دخيل، دار الهادي، الطبعة الأولى،  6)
 2/11( بين العقل والإيمان، د. هيرمان بافينك، ترجمة د.عبدالمسيح أسطفانوس، الخدمة العربية للكرازة بالإنجيل، 7)
ِ بْنَ جَعْفَرٍّ قَالَ: سمعت عليا رضي الله عنه يَقُولُ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ 8)  صلى الله عليه وسلم يقول:  ( إشارة إلى الحديث الوارد في الصحيحين: عَبْدَ اللََّّ
، وصحيح مسلم  3/1265، 3249مريم ابنة عمران، وخير نسائها خديجة(.أي خير نساء الدنا في زمانها.  صحيح البخاري، الرقم  خير نسائها  )

 ، باب فضائل خديجة أم المؤمنين، رضي الله تعالى عنها.1886/  4، 2430
 25( الإنجيل والصليب، عبدالأحد داود ص 9)
قَيْرَوَ 10) إِنْسَانًا  اسْمُهُ سِمْعَانُ، ( كان الصليب خشبا ثقيلا، ولكن ماكان ثقله يتجاوز قدرة رجل قوي على حمله، »وَفِيمَا هُمْ خَارِجُونَ وَجَدُوا  انِيًّا 

لِيَحْمِلَ صَلِيبَهُ« متى   رُوهُ  ليب تنفيذا لحكم الإعدم فيها32:    27فَسَخَّ اليدين والرجلين  ، صلب الضحية: تعليقها على الصَّ ، كان يتم ذلك بربط 
بالخشب، أو بتسمير الجسم بالمسامير عن طريق الأجزاء اللحمية، وكانت طريقة القصاص هذه معروفة لدى أمم كثيرة، أما عند الرومان فكان  

ذا القصاص، ولكن في ظل الإمبراطورية الصلب قصاصا للعبيد أو لمن يرتكب أقبح الجرائم، وأما المواطن الروماني العادي فقد عفاه القانون من ه
 546  - 545فرض على المواطنين أنفسهم حتى ألغاه قسطنطين الملك لأسباب دينية. ينظر: قاموس الكتاب المقدس، 

 22( الإنجيل والصليب، عبدالأحد داود، ص 11)
 92( كيف تحوّل يسوع إلى "الله"، د. بارت إيرمان، ص12)
 . 94  – 93، و كتاب: كيف تحول يسوع إلى الله، د. بارت إيرمان، ص15الأولى إصحاح  ( ينظر: الكورنثوس13)
 95 -  94( المصدر نفسه، ص14)
وهي فرع من فروع اللاهوت المسيحي، أو   Christology)–( يطلق على علم دراسة )طبيعة وعمل( المسيح عليه السلام )كريستولوجيا  15)

  بالأحرى من أهم جوانب اللاهوت المسيحي التي أدّت النقاشات حولها إلى عقد مجموعة من المجامع المسكونية. كريستولوجيا كلمة مُشتقة من 
والتي تَعني دراسة أو فهمْ(، فتأتي المعنى )دراسة المسيح( أو )فهم    – ولوجيا    -التي تعْني الممسوح أو المسيح    -الكلمتين اليونانيتين: )خريستوس 

 طبيعة المسيح(.
 . 6( كيف تحوّل يسوع إلى "الله"، بارت د. إيرمان، ص16)
(. ينظر: طبيعة ( )الكنيسة القبطية الأرثوذكسية، الكنيسة الكاثوليكية، والكنائس الأرثوذكسية الشرقية القديمة: السريان والأرمن والأثيوبين والهنود17)

 . 5القاهرة، ص -العباسية  –، مطبعة: الأنبا رويس الأوفست 1995 –البابا شنودة الثالث، الطبعة الخامسة  –المسيح 
 6،  5( المصدر نفسه، ص18)
( أثناسيوس هو: ،هو من الأبوات اللآئي له دور بارز في صياغة و تثبيت عقيدة لاهوت المسيح الكامل وتساويه مع الآب في الجوهر، واجه  19)

 م وله مصنفات ورسائل عديدة عن التجسد منها كتاب )تجسد الكلمة(.325الآريوسية في مجمع نيقية عام 
المركز  20) الرسولي،  أثناسيوس  الكلمة،  تجسد  ينظر:  الصليب.  على  مات  قد  الإبن  بأن  قولهم  إلى  أثناسيوس  يشير  استهزائاتهم  جملة  من   )

 1الأرثوذكسي للدراسات الآبائية بالقاهرة، ص
 . 2-  1( المصدر نفسه، ص  21)
بعة  ( الإنجيل والصليب، الأب عبدالأحد داود الأشوري العراقي )كان قسيسا فأسلم(، قدم له وعلق عليه: محمد علي سلامة، مكتبة النافذة، الط22)

 26 -  725، ص2004الأولى 
. )التأليه( أو )تأليه البشر( يُعتبر هذا الإستخدام غير دقيق لاهوتيا، فالتأليه )بفتح التاء( من  1( بالنسبة للعنوان التي نستعمله وبالأخص كلمة  23)

ل( بمعنى جعله إلها أو رَفعه إلى مستوى الإله، وتدل على التحويل أو التعدية، حينها يكون المعنى ر جعل    الفعل ألَّهَ على صيغة )فعَّ أنَّ البشَّ
ه الطبيعة البشرية المسيح إلها، أو )قاموا بتحويله إلها(، لكن الاعتقاد المسيحي السائد هو أن المسيح إله منذ الأزل، هو إله أزليّ بطبيعته، لكنه ألَّ 



122

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 

. أما الفعل )تألَّهَ( الّذي هو صيغة )تَعَبَّدَ( يعني تَعَبَّدَ لله، وتدلّ على الانخضاع والتكلف، إما يُفهم منه )عبادة المسيح(  2التي اتّخذها وليس نفسه.  
الألوهية وهذا ممّا )أعلنه    أي إن الناس يعبدون المسيح، وهذا لا يعارضه المسيحيين لأنه إله كامل يستحق أن تُعبدَ. أو تعني أن المسيح يدّعي

ان يخضع  بنفسه( ويؤمن به المسيحيين. أو تعني أنه يقوم بالعبادة له )بالتأله( إذا يخص جانبه البشري ناسوته( فهذا صحيح، فالمسيح في بشريته ك
 ويُصلي للآب، لكنه في لاهوته هو المتأله له )المُعبَد( أو )المتلقي للعبادة(.

 –، القاموس المحيط للفيروزآبادي، الناشر: مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت  467/    13ينظر: لسان العرب لابن منظور،  
، المعجم الوسيط 320/    36، تاج العروس من جواهر القاموس للمرتضى الزُّبيدي،  1242م، ص   2005  -هـ    1426لبنان الطبعة: الثامنة،  

 . 25/  1عربية بالقاهرة(، )مجمع اللغة ال
يلّي( الإيطالي، له كتب في قواعد السياسة منها ) الأمير، المطارحات، فنّ الحرب و كتاب في تأريخ ڤ( هي الفكرة التي تنسب إلى )نيقولا مكيا24)

الدين والأخلاق، فلورنسا(، أثّرت آراؤه وأفكاره في مُعظم دول العالم العلمانية، من أهمّها »الغاية تُبرّر الوسيلة«، مهما كانت هذه الوسيلة تُعارض  
رعيين، "حتى البابوات فقد رأى  بحجة أن الحكام الّذين لا  يلتزمون بالمباديء والأخلاق الفاضلة يستقرون في الحكم أكثر من غيرهم من الحكام الشَّ

ب أنهم كانوا في الكثير من الحالات يضمنون الانتخاب لأنفسهم بوسائل فاسدة، لا تتفق مع الفضائل الخلقية". ينظر: كواشف زيوف في المذاه
 381  - 380م، ص 1991 –ه 1412دمشق، الطبعة الثانية،  –ن حسن حنبكة الميداني، دار القلم الفكرية، عبدالرحم

بابتِست المعمدانية للدراسات    ( من كلية سَذرن M.Div)يحمل شهادة ماجستير في اللاهوت الرعوي )  Dr. Greg Gilbert( غريغ غيلبرت: هو  25)
ا كتاب: "ما هو اللاهوتية(، وهو الراعي االمسؤول في الكنيسة المعمدانية )ثيرد أفينيو( في مدينة لويزفيل، بولاية كنتاكي. ألّفَ عديدا من الكتب منه

يونج( لكتاب "ما هي إرسالية الكنيسة؟".    أسبوع"، و"من هو يسوع؟"، وهو المؤلف المشارك )مع كيفن دي  12الإنجيل؟"، "يعقوب: دراسة لمدة  
 ينظر: نهاية الترجمة العربية للكتاب: لماذا نثق بالكتاب المقدس؟، تأليف: غريغ غيلبرت. 

ين بحثوا  ( آباء الكنيسة: "بالمعنى العام هم المعلمون الرّاسخون في العلم والإيمان، وهم بالمعنى الخاص أعضاء المجامع المسكونية السبعة الّذ26)
يون والمناضلون(،  في بعض أمور العقيدة لمناسبات خصوصية تتعلق بِبدع معينة فنبذوا التعاليم الشّاذة وأقرّوا الرأي القويم".  آباء الكنيسة )الرسول

 . 4منشورات النور )منتدى سور الأزبكية(، ص –مؤرخ الكرسي الأنطاكي، من الكتب المنشورة الكترونيا  –الدكتور اسد رستم 
. وكتاب: معجم اللاهوت الكتابي، عدد من الباحثين الفرنسيين تحت إشراف: الأب كزافييه ليون دوفور    12( معجم الإيمان المسيحي، ص 27)

لبنان،    –اليسوعي، وتم نقله إلى اللغة العربية بواسطة مجموعة من المترجمين، بإشراف الأب الدكتور أنطوان عوكر اليسوع،.دار المشرق، بيروت  
 كلمة )إنسان(. 117، ص م1986

 آب(. –)آباء   23( المصدر نفسه، ص28)
 –   ( لاهوت المسيح عند آباء ما قبل نيقية، إعداد: أسرة القديس ديديموس الضرير للدراسات الكنسية، الناشر: كنيسة الشهيد العظيم مارجرحس29)

 6  - 5م، ص2006سبورتنج، 
 117( كتاب معجم اللاهوت الكتابي، ص30)
للاهوت  ( يقصد آدم عليه السلام حيث يعتبرونه أخطأ لمّا أكل من الشجرة ولم يغفرِ الله له )باعتقادهم(، فيدعونه آدم الخاطىء(. ينظر: معجم ا31)

   117الكتابي، ص
 120( المصدر نفسه، ص32)
 موضوع: ابن الإنسان 33( المصدر نفسه 33)
 108/ 2م ، 2006( موسوعة آباء الكنيسة، أ. عادل فرج عبدالمسيح، دار الثقافة، الطبعة الثانية، 34)
( يعتقد بارت إيرمان بأن كلا الإنجيلين )مرقس ويوحنا( نظرا إلى المسيح على أنه إله، أما إنجيل مَرقس يفهم شخصية يسوع كإنسان أصبح  35)

( أحد المفكرين الغربيين: "في رأي الكنيسة إن  Berryإلها، أما إنجيل يوحنا يفهمه ككائن إلهي صار بشراً، )وهذا رأي الكنيسة أيضا كما يقول )
.  8ان، صالمسيح الإله انقلب فأصبح إنسانا وعاش كواحد منهم، ليعلِّمهم طريقة مُثلى للعيش"(.   ينظر:  كيف تحول يسوع إلى الله، د. بارت إيرم

 . 103وينظر: المسيحية، الدكتور أحمد شلبي، ص
من الأمور المتوافقة بين  )وَأَمَّا كُلُّ الَّذِينَ قَبِلُوهُ فَأَعْطَاهُمْ سُلْطَانًا أَنْ يَصِيرُوا أَوْلَادَ اِلله، أَيِ الْمُؤْمِنُونَ بِاسْمِهِ(.    12:    1( ورد في سفر يوحنا  36)

 أب المسيحيين"، وفي نظر بولس: "يحررنا الله من العبودية اليهود والنصارى هو : أبوة الله للناس، مثلا جاء في المعجم اللاهوتي عنوانا يقول: "الله



123

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 

، أما اليهود يؤمنون بأبوة خاصة بشعب إسرائيل، وبأن يهوه أبو إسرائيل   17:   14ويتبنانا كأبناء له بإيماننا بالمسيح المعلن في المعمودية" رومة 
   7إلى الله، بارت إيرمان، ص –يسوع  –. وينظر: كيف تحول 109  – 108فقط دون غيرهم من الناس. ينظر: قاموس الكتاب المقدس، ص

 113م، ص1965  –ه 1385( محاضرات في مقارنات الأديان، الدّيانات القديمة، الإمام محمد أبو زهرة، دار الفكر العربي،  37)
)38( جرانفيل  شارب )10  نوفمبر  1735  -  6  يوليو  1813( كان عضوا بارزا في الجماعة الإنجيلية المناهضة للعبودية في كلافام في القرن  

، كان أحد المؤسسين الاثني عشر على جمعية إلغاء الرقيق، وهو المحرك الرئيسي لإلغاء العبودية في انجلترا، من أبرز  1787الثامن عشر في  
ها ضد من    كتبه اللاهوتية والتي تضم هذه القاعدة  )ملاحظات حول استخدامات أداة التعريف في النص اليوناني للعهد الجديد(كتابه هذا كان موجَّ

المسيح، ألوهية  عقيدة  " ينكرون  كتاب:  وتطبيقها  اللغوية  القاعدة  هذه  في شرح  توسعت  التي  الحديثة  المراجع  أهم   Greek Grammarومن 
Beyond the Basics: An Exegetical Syntax of the New Testament. "Daniel B. Wallac  ـ   

 https://www.britannica.com/biography/Granville-Sharp  ، Written by The Editors of  Encyclopaedia : ينظر:

Britannica  ،Last Updated: Jul 2, 2025  and  https://www.encyclopedia.com/people/social-sciences-and-

law/social-  :وينظر  reformers/granville-sharp   updated May 29 2018 ،Edward Royle  . 

)39(  Remarks on the Uses of the Definitive Article in the Greek Text of the New Testament ، Granville Sharp  ،

L. PENNINNGTON. DURHAM 1798 ،First Edition ،. p. 4 

( بولس أو )شاول الطرسوسي( من مدينة طرسوس في كيليكية )تركيا حاليا(، لاينظر المسيحيين إلى الرسول بولس على أنه شخص عادي،  40)
ة، لا لكنه كان ولا يزال أحد الأعمدة التي تكوّن الأساس للفكر اللاهوتي المسيحي، بل كان أحد مؤسسي هذا التفكير المدروس في تأريخ المسيحي

(، مع ذلك يعدّ أهمّ مفسر لشخص المسيح وحقيقته، لذلك كَتب حوله الكثير من  7  -3:    15كورنثوس  1فال أنه أخذ ممن سبقوه مثل )يمكن إغ
سول  الدارسين والباحثين المسيحيين، وكان أفكار بولس أساسا لظهور كثير من الحركات والنهضات الجديدة. ينظر: الفكر اللاهوتي في رسائل الر 

 . 16القاهرة، ص  –ور القس فهيم عزيز، دار الثقافة بولس، الدكت
ه،  1428  –م  2008عمان، الطبعة الأولى    –( ينظر: مقارنة الأديان، الأستاذ الدكتور محمد أحمد الخطيب، دار المسيرة للنشر والتوزيع  41)

 .  يعود هذا الإنتشار إلى رحلاته التبشيرية ورسائله وقدرته على الخطابة والوعظ، ما أثّر على الناس و أسفر عنها انتشار المسيحية في 229ص
 لم. العا
(42( )H.G.Weells هو هربرت جورج ويلز )1888، كاتب وناصح ولد بروملي )كنت(، حصل على بكالوريوس العلوم في 1946 – 1866  ،

سية  تولى التدريس بضع سنين ثمّ انخرط في التأليف، له مؤلفات كثيرة ومتنوعة تبدأ بالقصة القصيرة، والقصص العلمية ويستمر بالروايات النف
معالم تأريخ الإنسانية(. اقتبسنا مقولته في    -  The Outline of Historyكتاب )   1930ى التأريخ وأنتج في  والاجتماعية، والتفت بعد ذلك إل 

(. ينظر: نهاية كتاب: موجز تأريخ العالم، هـ . ج . ويلز، ترجمة: الشيخ عبدالعزيز توفيق جاويد  105كتاب )المسيحية للدكتور أحمد الشلبي، ص
 مكتبة النهضة المصرية.  2002القاهرة(،  –)شيخ المترجمين 

 . 1/291( موسوعة آباء الكنيسة، 43)
م،  2009   - ه  1430عمّان، الطبعة الأولى    –( ينظر: مفاهيم ينبغي أن تصحّح في ضوء القرآن الكريم، د.عبدالعزيز بايندر، دار الفاروق  44)

 25ص
 . 64، ص2006بيروت، طبعة أولى  –( الله غير ما نتصوره، الأب هنري بولاد اليسوعي، دار المشرق 45)
الهندوسية والجينية   –والأديان الوضعية    –اليهودية والمسيحية والإسلام    –( ينظر: مقارنة الأديان )دراسة في عقائد ومصادر الأديان السّماوية  46)

 136م، ص2005 –ه 1425والبوذية(، الدكتور طارق خليل السعدي، دار العلوم العربية، الطبعة الأولى  
، بدون سنة  37  -   36مايكل هارت، ترجمة: أنيس منصور، المكتب المصري الحديث، ص  ( الخالدون مائة أعظمهم محمد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، 47)

تقده  النشر وعدد الطبعة. )لم يقم أنيس منصور بالترجمة الحرفية بل قام بتبديل تسلسل الأشخاص وتغيير العناوين واختصار الكتاب وهناك من ين 
 The 100: A Ranking of the، لكن يبدوا أنه أخذ الفكرة من الكتاب المعنون بـ  )بأنه قام بتغيير محتوى الكتاب ولم يكن أمينا في الترجمة

Most Influential Personsin History.وكتبه بأسلوبه الخاص ) 
سورية / حلب،    –، شعاع للنشر والعلوم  2009  – ( الإقتباس الخاطئ عن المسيح، بارت إيرمان، ترجمة: فادي مرعشلي، الطبعة الأولى  48)

 . 42  – 41ص

https://www.britannica.com/biography/Granville-Sharp
https://www.encyclopedia.com/people/social-sciences-and-law/social-%20وينظر:%20%20%20reformers/granville-sharp
https://www.encyclopedia.com/people/social-sciences-and-law/social-%20وينظر:%20%20%20reformers/granville-sharp


124

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 

م( كان قسّا أمازيغيا يعيش في الأسكندرية في القرن الرّابع للميلاد، يصفه البعض )بالعالم النصراني المصري( وكان 336 –  250( آريوس )49)
كان    للمسيح، )أي أن يسوع هو الله لكنه  –التّبعية    –مسقط رأسه ليبيا، كان آريوس "مُعلِّما مسيحيا مؤثراً في الأسكندرية، وكان متمسكا بنظرية  

نكر لاهوت إلها تابعا لم يكن في نفس مستوى مجد الله الآب"(، "عاش في القرن الرابع، تتلمذ لدى )لوقيانوس( وكان كاهنا معروفا في الأسكندرية، أ
لرسمية إلى كنيسة ونُفيَ إلى )إليريكون(، مات موتا مُبهما عشيّة عودته ا   325المسيح وقام بمواجهة »أثناسيوس« فحرمه المَجمع النيقاوي الأول  

م" ، قد يكون هو المعنيّ في قول الرّسول صلى الله عليه وسلم "وبقي قسيس واحد على الحق" في رسالته لهِرقل. «معجم الإيمان المسيحي،  336القسطنطينية في  
التأريخ، .. وينظر: مائة من عظماء أمة الإسلام غيّروا مجرى  5، و كيف تحوّل يسوع إلى "الله"، بارت إيرمان، ص32الأب صبحي حموي، ص

 . 126م، دار التقوى، ص 2010  –ھ 1431 1جهاد التُرباني، ط
 11، الجزء الأول، ص2014 –  2013(  المجامع المسكونية، الأنبا بيشوي، الطبعة الخامسة 50)
 ( يمكن القول بأنهم كانوا المسلمين الوحيدين على وجه الأرض في ذلك الوقت حسب تعريف الكاتب )جهاد الترباني( للإسلام في كتابه )مائة 51)

  (، فالإسلام والمسلمين ليسوا فقط أتباع النبي محمد صلى الله عليه وسلم، ، فقد يشمل أمة الإسلام كل المسلمين 8من عظماء أمة الإسلام غيّروا مجرى التأريخ، ص
 الموحّدين عبر جميع مراحل التأريخ البشري.

 8( مائة من عظماء أمة الإسلام غيّروا مجرى التأريخ، جهاد الترباني، ص52)
( تعرفهم الكنائس المسيحية المعترفة بــ )مجموعة من البدع  Watch Tower( شهود يهوه هم: الّذين عُرفوا قبلا باسم جماعة برج المراقبة ) 53)

رسل  والهرطقات وتحريف للكتاب المقدس(، وتنفون كونهم مسيحيين رغم اعتقادهم بالأناجيل الأربعة، وعرفوا بالرصليين نسبة إلى مؤسسها تشالز  
(. ينظر: شهود يَهوه 10:    43قتباسا من )أشعياء  ا   1931(، ولهم أسماء أخرى حتى استقر الاسم على شهود يهوه سنة  1916  –  1852)

، المكتبة القبطية على الانترنيت.    وكتاب: شهود يهوه من هم،  7، القاهرة، ص2006وهرطقاتهم، البابا شنوده الثالث، الطبعة الثانية، مارس  
 .  11، مطبعة المصريين، ص2000القس عبدالمسيح بسيط أبوالخير، الطبعة الأولى  

 38، ص 1998بغداد،  –( البروتستانت والإنجيليون في العراق، حارث يوسف غنيمة، مطبعة الناشر المكتبي 54)
 201( ينظر: شهود يهوه، ص55)
 ( المصدر نفسه، مقدمة الكتاب56)
الأسكندرية، المطبعة:    –مصادر التأريخ الكنسي، ترجمة واعداد: انطون فهمي جورج، كنيسة مارمرقس والبابا بطرس    - ( الآباء المؤرخون  57)

 14  - 13القاهرة، ص –العباسية  –الأنبا رويس )الاوفست( 
 190( كيف تحوّل يسوع إلى "الله"، بارت إيرمان، ص58)
م،  2009( تأريخ وعقائد الكتاب المقدس )بين اشكالية التقنين والتقديس(، د. يوسف الكلّام، دار صفحات للدراسات والنشر، الإصدار الأول  59)

 281ص
 282  -  281( المصدر نفسه، ص60)
 282( ينظر: المصدر نفسه، ص 61)
 101( أحمد شلبي، المسيحية، ص62)
إلى خمسة آلاف كتاب، ما يبين   1929( تصل عدد الكتب المحظورة قرائتها على الطافة الكاثوليكية بناء على قرار الفاتيكان الصادر سنة  63)

 101حجم الخوف عندهم، وما يبين حجم الاعتراضات الداخلية. ينظر: حاشية كتاب المسيحية للدكتور أحمد شلبي، 
( تأريخ الكنيسة )الكتاب الثالث(، يوحنا الآسيوي، ترجمة: صلاح عبدالعزيز محجوب، تقديم ومراجعة: محمد خليفة حسن، المجلس الأعلى  64)

 9، ص 2000للثقافة 
 9( المصدر نفسه، ص65)
( كلمة »مَجمع« أو »سينودس« تعني اجتماعا بالمعنى العام، وتستعمل للاجتماع الديني بالمعنى الخاص، فالمجمع إذا هو اجتماع رؤساء 66)

الّ  المسيحيين  إلى جميع  وينفذونه  الضروري  القرار  ويأخذون  عليهم،  المطروح  الموضوع  الرعاة  أولئك  فيها  يتدارس  الرسل،  خُلفاء  ذين  الكنيسة، 
 20، ص1996هم. ينظر: مدخل إلى المجامع المسكونية، الأب ميشال أبرص والأب انطوان عرب، الطبعة الأولى يرعون



125

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 

المقدسة(، جمع  67) المسكونية والمكانية  المجامع  التي وضعتها  الجامعة  المسيحية  الكنيسة  )قوانين  أو  الكنسي  الشرع  ينظر كتاب: مجموعة   )
 41، مطبعة نور، ص1998 –وترجمىة وتنسيق: الأرشمَندريت حنانيا الياس كسّاب، طبعة ثانية  

 60م، ص1999( يسوع المسيح في تقليد الكنيسة، كتبه: الأب فاضل سيداروس، منشورات دار المشرق، الطبعة الثالثة 68)
 77( مدخل إلى المجامع المسكونية، ص69)
 219، ص1( موسوعة آباء الكنيسة، ج70)
  ( أكثر هذه المجامع كانت داخلية لحل المشاكل والإنقسامات التي تحصل داخل الكنائس، أما إذا استعصى الأمور وانتشر أسرعوا إلى انعقاد 71)

ليم المجامع المسكونية إلى إيجاد الحلول واطفاء أي بريق للإنقسامات. يشير المصادر المسيحية إلى أن الكنيسة اللاتينية قد اعتمدت على تع
رقية لفترة طويلة، لالأنها كانت كنيسة حماسية مُفكِّرة ومجادلة، بينما كانت الكنيسة اللاتينية أكثر هدوءا. ينظر: المصا /    1در نفسه،  لكنيسة الشَّ

292 
  500(، ص20،  19، 18  -  5:   10، )1979( تأريخ الكنيسة، يوسابيوس القيصري، تعريب: القمص مرقس داود، القاهرة الحديثة للطباعة  72)
- 5001 
 8، ص2006( هل يجب أن تؤمنوا بالثالوث؟ الناشرون: جمعية برج المراقبة للكتاب المقدس والمنشورات في نيويورك، طبعة 73)
ابع  ( قوانين المجامع المسكونية وخلاصة قوانين المَجامع المكانية، الرَّاهب القس أثناسيوس المقاري )راهب من الكنيسة القبطية(، طبع بمط74)

 . 73م، ص 2013العبور، الطبعة الأولى   –النُّوبار 
 60( يسوع المسيح في تقليد الكنيسة، فاضل سيداروس، ص 75)
 61 -  60( المصدر نفسه، ص76)
م، ولد في جرمانيقية المعروفة الآن بمرعش في سوريا، له مذهب النساطرة حاول خلاله العودة  431( نسطور كان بطريرك القسطنطينية سنة 77)

ن  ه ونفى مإلى التوحيد لكنه وصل إلى الإقرار بطبيعتين للمسيح، الفكرة التي تبناه الكاثوليك فيما بعد، وقد اعتبر ذلك بِدعة لذلك طُرد من منصب
 القسطنطينية إلى مصر، وأقام »بأخميم« حتى مات. ينظر: تأريخ الأقباط، الأستاذ زكي شنودة، جمعية التوفيق القبطية، مطبعة فايقة محفوظ

 . 202،  201.   وينظر: المسيحية، أحمد شلبي، ص160  – 159، ص1، ج1962للتدريب المهني، الطبعة الأولى  
 159، ص1( تأريخ الأقباط، زكي شنودة، ج 78)
 159( المصدر نفسه، ص79)
 160( المصدر نفسه، ص80)
 . 123( قوانين المجامع المسكونية وخلاصة قوانين المجامع المكانية، الرَّاهب القس أثناسيوس المقاري، ص81)
 123  -  122( المصدر نفسه، ص82)
تقصد       132وينظر: قوانين المجامع المسكونية، أثناسيوس المقاري، ص  406و ص  395( مجموع الشرع الكنسي، حنانيا الياس كسّاب، ص83)

 بالإيمان )الكاثوليكي( هنا الإيمان القليدي أو العالمي وهي )الكنائس الكاثوليكية الرومانية والأرثوذكسية الشرقية(. 
 80( ينظر: يسوع المسيح في نظر الكنيسة، فاضل سيداروس، ص 84)
تجزأ"،) ( جاء في معجم الإيمان المسيحي: "تدلّ كلمة الثالوث على تسمية الله بكونه في ثلاثة أقانيم متساوية في الجوهر، في طبيعة واحدة لا ت85)

وة الله  ( ثم يشير إلى أن هذه الكلمة لم يأت ذكرها في العهد القديم بشكل صريح لكن هناك إشارات مهّدت لها مثل: )مواضيع الروح والحكمة وأب
ني،  نحو شعبه ونحو المشيح(، ويؤكد على أن العهد الجديد لا يحتوي على على ألفاظ ثالوثية، ويرجع ظهور كلمة الثالوث إلى أواخر القرن الثا

 164وليس هناك نصوص تصرح بهذه العقيدة. يسوع المسيح في نظر الكنيسة، فاضل سيداروس، ص
 .  102( ينظر: المسيحية، الدكتور أحمد شلبي، ص86)
 124، ص 1996  –القاهرة، الطبعة الأولى  - ( مخطوطات البحر الميت، أحمد عثمان، مكتبة الشروق 87)
قا، الطبعة الأولى 88)  109، مكتبة النافذة، ص2006( أقانيم النصارى )بيان ونقد(، د. أحمد حجازي السَّ
 ( الفرق والمذاهب المسيحية منذ ظهور الإسلام، سعد روستم، ص89)
 202وينظر: المسيحية، أحمد شلبي، ص     159( تأريخ الأقباط، زكي شنودة، ص90)



126

 5202 لسنةكانون الاول  (8العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 

 164( المصدر نفسه، ص91)
 163( تأريخ الأقباط، زكي شنوده، ص92)
 . 7( كيف تحول اليسوع إلى الله، بارت إيرمان، ص93)
 . 101اقتبست كلامه من كتاب المسيحية للدكتور أحمد شلبي ص  Religions of the Worldفي كتابه    .Berry Gerald L( اسمه الكامل  94)
عة ( ينظر: الوجه الآخر للمسيح )موقف يسوع من اليهود واليهودية وإله العهد القديم ومقدمة في المسيحية الغنوصية(، فِراس السوّاح، الطب95)

 . 137دمشق، ص  –سورية  –م، دار علاءالدين للنشر 2004الأولى 
 138( ينظر: المصدر نفسه، ص 96)
 . 10( ينظر: ،المصدر نفسه، ص97)
 8  -  7( ينظر: كيف تحول اليسوع إلى الله، بارت إيرمان، 98)
 21( معجم اللاهوت الكتابي، ص99)
 2/15( موسوعة آباء الكنيسة، عادل فرج، 100)
 .30  – 29( المصدر نفسه، ص101)
( المانوية: عقيدة ظهرت على يد ماني في النصف الأول من القرن الثالث الميلادي في بلاد الرافدين، كانت هذه المنطقة تعج بالمدارس 102)

م الثنوية  سية عندهالدينية والفلسفية الناشطة، مثل المسيحية واليهودية والزرادشتية والهيلينية، كانت المانوية ديانة غنوصية كونية ، من العقائد الأسا
النور والظلمة(، هذان الأصلان غير قابلين للتحول ولا بأي حال، لا يمكن إنكار الشرّ إنه في كل مكان، وهو أبدي، يمكن    – )مبدأ الخير والشر  

  – ( التي تقود إلى الخلاص عن طريق فصل النور عن الظلمة. ينظر: موسوعة تأريخ الأديان  Gnosis  –هزيمته بالمعرفة المنجية )الغنوص  
 76 -  71الكتاب الخامس )الزرادشتية، المانوية، اليهودية، المسيحية(، فراس السواح، دار التكوين، ص

 92 -  91( المصدر نفسه، ص103)
، تأليف: سبعة من أساتذة علم اللاهوت في بريطانيا، أشرف    The Myth of God Incarnateأسطورة تجسّدِ الإله في السيد المسيح  (  104)

 . 23م، ص 1985 –ه  1405ترجمة: الدكتور نبيل صبحي، دار القلم، الطبعة الأولى   ، John Hickعلى التحرير: جون هيك 
 5( كيف تحول اليسوع إلى الله، بارت إيرمان، ص105)
 وما بعدها. 81،  57( نظرة عن قرب في المسيحية، بربارا براون، ترجة: المهندس مناف حسين الياسري، ص106)
 وما بعدها 250وص  40الخاطئ عن المسيح، بارت إيرمان، ص ( الإقتباس107)
 . 7،   6( ينظر: الكتاب المقدس، أعمال الرّسل، إصحاح  108)
 106 ٍّ ( ينظر: المسيحية أحمد شلبي، ص109)
 وما بعدها. 81،  57( ينظر: نظرة عن قرب في المسيحية، بربارا براون، ص110)


