
110

         Journal Of the Iraqia University (74-7) November (2025) 

 

 

ISSN(Print): 1813-4521 OnIine ISSN:2663-7502 

Journal Of the Iraqia University 
available online at: https://www.mabdaa.edu.iq 

 

 السياق القراني وأثره في تفسير النص القرآني 
 الدكتور المشرف:السيد رضا مؤدب

 الاستاذ المشارك لقسم علوم القران والحديث بجامعة قم
 yasnoo83@gmail.comالبريد الالكتروني: 

 طالب الدكتواره :مساعد مدرس علي محمد حسين البطاط
 albatata296@gmail.comالبريد الالكتروني: 

 40055060006الرقم الجامعي 
 علي محمد حسين البطاط

 تخصص: علوم القران والحديث
 ملخص البحث

بحث إلى  يتناول هذا البحث موضوع السياق القرآني وأثره في تفسير النص القرآني، باعتباره أحد الأصول المهمة في فهم كتاب الله تعالى، يهدف ال
الأقوال المرادة، وترجيح  المعاني  لفهم  أداة رئيسية  يمثل  السياق  أن  إبراز  النصوص، مع  تفسير  في  القرآني وأهميته  السياق  ، ودفع  بيان مفهوم 

وقد اشتمل البحث على ثلاثة مباحث رئيسية: تناول المبحث الأول تعريف السياق في اللغة والاصطلاح، وبيان أهميته من خلال أقوال    الإشكالات
آني، فبيّن السياق العلماء، مع الإشارة إلى اعتبار النبي صلى الله عليه وسلم والسلف لدلالة السياق في فهم القرآن، أما المبحث الثاني فقد تناول أنواع السياق القر 

ياق في  القريب والبعيد، والسياق الداخلي والخارجي للنص، بما يشمل العلاقات التركيبية وأسباب النزول، وجاء المبحث الثالث ليتناول آثار الس
بالرأي التفسير  الإشكالات، وضبط  المطلق، ودفع  العام، وتقييد  الأقوال، وتخصيص  المجمل، وترجيح  بيان  التأويل غير التفسير، مثل  ، ومنع 

وتوصل البحث إلى جملة من النتائج، من أبرزها: أنّ مراعاة السياق القرآني يحقق الفهم الصحيح للنصوص، ويحمي من الانحراف في   الصحيح
دراسات تطبيقية التفسير، ويظهر إعجاز القرآن في ترابطه وتماسكه، كما أوصى البحث بضرورة تعميق دراسة السياق في مناهج التفسير، وإعداد 

 تُبرز أثره في فهم القرآن وتدبره
Abstract 

This research explores the Qur’anic context and its impact on the interpretation of the Qur’anic text, highlighting 

it as one of the essential foundations for understanding the Book of Allah، The study aims to clarify the concept 

of Qur’anic context, demonstrate its significance in interpreting verses, and show how it serves as a key tool for 

uncovering intended meanings, weighing different interpretations, and resolving apparent contradictions،The 

research is divided into three main sections:The first section discusses the definition of context in both linguistic 

and technical terms and highlights its importance through scholarly opinions, including references to how the 

Prophet صلى الله عليه وسلم     and the early generations considered context when interpreting the Qur’an،The second section 

explores the types of Qur’anic context, addressing near and distant contexts, as well as internal and external 

contexts of the text, including syntactic relations and occasions of revelation،The third section focuses on the 

effects of context in interpretation, such as clarifying ambiguous expressions, preferring one interpretation over 

others, specifying general terms, restricting absolute terms, resolving problematic verses, and preventing 

incorrect or subjective interpretations،The study concludes that considering the Qur’anic context is crucial for 

achieving accurate interpretation, safeguarding against deviation in understanding, and revealing the miraculous 

coherence of the Qur’an، The research recommends further integration of context-based interpretation in 



111

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

Qur’anic studies curricula and encourages more applied research to highlight its role in deepening reflection on 

the Qur’an ، 

 مقدمة البحث
بيان، وعلى    الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجاً، والصلاة والسلام على سيدنا محمد، الذي أوتي جوامع الكلم، فكان بيانه أبلغ

الدين يوم  إلى  بإحسان  تبعهم  ومن  والعبادة   آله وصحبه  العقيدة  لفهم  الأسمى  والمرجع  الإسلام،  في  للتشريع  الأول  المصدر  الكريم  القرآن  يُعدّ 
يسعوا    والمعاملات وسائر شؤون الحياة، ولما كان القرآن كتاب هداية وموعظة وتبيان لكل شيء، كان لزاماً على المسلمين أن يتدبروا آياته، وأن

ير عبر العصور بوضع قواعد  لذي أراده سبحانه، بعيداً عن الانحراف أو التفسير المجتزأ، وقد اعتنى علماء التفسإلى فهم مراد الله منها على الوجه ا
السياق القرآني   وضوابط تعين المفسر على الوصول إلى المعنى الصحيح، ومن أبرز هذه القواعد النظر في السياق القرآني الذي نزلت فيه الآيات 

، بحيث  ليس مجرد ترتيب لفظي للآيات، بل هو الإطار الذي تنتظم فيه الألفاظ والمعاني، وهو الذي يربط بين أجزاء الخطاب القرآني ربطاً عضوياً 
ة اللفظ الواحد باختلاف ما يسبقه  يشكّل كل مقطع وحدة دلالية متكاملة، ومن ثم فإنّ إدراك السياق شرط لفهم الآيات فهماً متماسكاً، إذ قد تتغيّر دلال

في ضوء ما قبلها وما بعدها، ويستدلّون بالسياق على   لقد نبّه المفسرون الأوائل إلى أهمية هذا الأصل، فكانوا يفسرون الآيات  أو يلحقه من آيات
حلّ بمجرد  تخصيص العموم أو تقييد المطلق، وعلى بيان الغرض الذي سيق الكلام لأجله، بل نجد أنّ كثيراً من الإشكالات التفسيرية التي قد تثار تُ 

 متسقاً مع مقاصد الخطاب.وإذا كان السياق في اللغة يدلّ على  النظر في السياق، إذ يرفع التعارض الظاهري بين الآيات ويوجه المعنى توجيهاً 
ت النزول،  التتابع والاتصال، فإنّ السياق القرآني يجمع بين انتظام الألفاظ والمعاني في نسق واحد، وبين الظروف والمقامات التي أحاطت بالنص وق

نا تأتي الحاجة إلى دراسة علمية متعمقة لهذا المفهوم، تستقصي معناه  مما يجعل فهمه ضرورة ملحّة للمفسر والباحث في علوم القرآن، ومن ه
رآني،  اللغوي والاصطلاحي، وتعرض لأنواعه وآثاره في تفسير كتاب الله، ليكون القارئ على بصيرة تامة بكيفية استثمار السياق في فهم النص الق

 وتجنّب الانحراف عن مراد الله تعالى 
 أهمية البحث

تاحاً لفهم  تكمن أهمية هذا البحث في كونه يتناول أحد أهم أصول التفسير التي يوصي بها العلماء قديماً وحديثاً، إذ إنّ النظر في السياق يعدّ مف
لة السياق، كما معاني القرآن وتحرير القول في مشكلاته، ويعين على الجمع بين الآيات المتشابهة، ويردّ التأويلات الباطلة التي لا تستند إلى دلا

د  يسهم البحث في توعية طلاب العلم والباحثين بضرورة استحضار السياق في جميع مراحل التفسير حتى لا يقعوا في الغلط أو التعارض مع مقاص
 الشريعة،

 أهداف البحث
 يهدف هذا البحث إلى: 

 بيان مفهوم السياق القرآني وبيان حدوده في اللغة والاصطلاح،  (1
 عرض أقوال العلماء في أهمية السياق وبيان مكانته في أصول التفسير،  (2
 تصنيف أنواع السياق القرآني وشرح أثر كل نوع في بيان المعنى، (3
 إبراز أثر السياق في حل الإشكالات التفسيرية ودفع التعارض الظاهري بين الآيات،  (4
 تقديم دراسة مختصرة شاملة تكون مرجعاً مبسطاً للباحثين في مجال علوم القرآن،  (5

 مشكلة البحث
ما قبلها تتمثل مشكلة البحث في كثرة الأقوال التفسيرية المتباينة التي نشأت بسبب إغفال السياق أو الاقتصار على ظاهر الألفاظ دون النظر إلى  
حتة دون أو بعدها، مما نتج عنه تفسير مجتزأ للآيات أو تعارض ظاهري بينها، كما أن بعض الدراسات المعاصرة تناولت السياق من زاوية لغوية ب

 الربط الكافي بالجانب التفسيري، مما يستدعي دراسة تجمع بين الجانبين وتبرز أثر السياق في تحقيق المعنى المراد،
 منهجية البحث

لالاتها وأثرها اعتمد الباحث المنهج الاستقرائي التحليلي، حيث تمّ استقراء النصوص القرآنية وأقوال المفسرين المتعلقة بالسياق، ثم تحليلها وبيان د 
الأرجح المدعوم   في توجيه المعنى، كما استخدم المنهج المقارن عند عرض أقوال المفسرين وبيان أوجه الاتفاق والاختلاف بينهم، مع ترجيح القول

 بدلالة السياق، 



112

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 خطة البحث
المطلب الثاني: أهمية السياق القرآني   المطلب الأول: تعريف السياق القرآني في اللغة والاصطلاح  المبحث الأول: مفهوم السياق القرآني وأهميته

المطلب الثاني: السياق من   بعيد(  –المطلب الأول: السياق من حيث حدود الدلالة )قريب    المبحث الثاني: أنواع السياق القرآني  وأقوال العلماء فيه
المطلب الأول: بيان المجمل،   أسباب النزول(المبحث الثالث: آثار السياق القرآني في التفسير  –حيث العلاقات الداخلية والخارجية للنص )التركيبي  
 المطلب الثاني: دفع الإشكالات وضبط التفسير ومنع التأويل غير الصحيح  الترجيح بين الأقوال، تخصيص العام وتقييد المطلق

 المبحث الأول: مفهوم السياق القرآني وأهميته
على الوجه  يُعدّ السياق القرآني من أبرز الأدوات التي اعتمد عليها العلماء والمفسرون في استنباط المعاني الصحيحة للنص القرآني وفهم دلالاته  
تكوّن خطاباً  الأمثل، فالنص القرآني ليس مجرد كلمات متفرقة أو آيات متباعدة، بل هو بناء متماسك مترابط، تتكامل فيه الألفاظ والجمل والسور ل

ذي تتحرك فيه  إلهياً واحداً يهدف إلى هداية البشر وبيان الحقائق الكبرى، ومن هنا جاء الاهتمام الكبير بعلم السياق؛ إذ إنه يمثل الإطار العام ال
لا تحتمل من المعاني،وقد  الآيات القرآنية، ويوجه فهمها ويضبط مدلولاتها، بحيث يمنع القارئ من اقتطاع النصوص من مواضعها أو تحميلها ما  

ط المعاني ظهر أثر السياق واضحاً في منهج النبي صلى الله عليه وسلم حين كان يفسر القرآن الكريم، إذ كان يربط بين الآية وما قبلها وما بعدها، وينبّه على ارتبا
يبها ومناسباتها، ويعتبرون ذلك من  بعضها ببعض، كما كان الصحابة رضوان الله عليهم يراعون السياق عند تفسيرهم، فيقفون على الآيات وفق ترت

ة،  مفاتيح فهم النصوص، ولاحقاً، سار على هذا النهج كبار المفسرين، فاعتمدوا على السياق بوصفه أحد أهم أصول التفسير، وأولوه عناية خاص
ل ركيزة من ركائز التفسير، فإن بحث حتى أصبح علماً قائماً بذاته يتناول ضوابط فهم النص القرآني من خلال سياقه،وإذا كان علم السياق يمث

إلا بإدراك  مفهومه وأهميته يُعدّ مدخلًا ضرورياً لكل من يريد التعمق في دراسة القرآن الكريم؛ لأن معرفة المعنى الصحيح للنص لا يمكن أن تتحقق  
هذا المبحث ليؤسس القاعدة النظرية التي ينطلق العلاقات التي تربط بين الآيات والجمل والمفردات داخل السياق العام والخاص، ومن هنا يأتي  

ا في  القرآني  السياق  تعريف  الأول:  رئيسيين:المطلب  إلى مطلبين  المبحث  هذا  التفسير،وينقسم  في  وأثره  القرآني  السياق  لفهم  الباحث  للغة  منها 
 والاصطلاح،المطلب الثاني: أهمية السياق القرآني وأقوال العلماء فيه،

 المطلب الأول: تعريف السياق القرآني في اللغة والاصطلاح
يدلّ أصل مادة "س و ق" في اللغة العربية على معنى التتابع والانسياق، فقد بيّن الزبيدي أن "السياق" مأخوذ من "سواق"    أولًا: السياق في اللغة

منه بعد قلب الواو ياءً لكسر السين، وهو من الجذر "س و ق" الذي يدل على الحدو والسوق، يقال: ساقه يسوقه سوقاً إذا حثّه إلى وجهٍ ما، و 
تاقه الإنسان من الدواب، وسُميت الساق لأنها يُنساق عليها في المشي، كما يُقال: "سقتُ إلى امرأتي صداقها" أي دفعتُه إليها على  "السيقة" لما اس

ويؤكد الجوهري في الصحاح أن  1سبيل التتابع والانتقال، ويشتق من هذا المعنى "السوق" الذي يجتمع فيه الناس بما يساق إليه من البضائع والسلع، 
استعمالًا "السياق" يدل على التتابع والتوالي، إذ يقال: "ولدت فلانة ثلاثة بنين على ساق واحد" أي على نسقٍ متوالٍ بلا فاصل، ويورد الزمخشري  

أما ابن منظور فيوضح أن السياق  2اع،آخر فيقول: "تساوقت الإبل: تتابعت"، ويقال: "يسوق الحديث أحسن سياق" أي يجري به على نسقه دون انقط
تتابعت في  يدل على تتابع الأشياء واتصالها، فيقال: "ساق الإبل سوقاً وسياقاً" أي دفعها متتابعةً متوالية، ويقال: "انساقت وتساوقت الإبل" أي  

ام الأجزاء بعضها إثر بعض، ولذلك  السير، ومن مجموع هذه النصوص يتضح أن معنى السياق اللغوي يدور على محور التتابع والاتصال وانتظ
 3يقال "سياق الكلام" أي تتابعه واتساقه في نسقٍ واحد، 

 ثانياً: السياق في الاصطلاح
حصر السياق في الجانب اللغوي أو "سياق  الاتجاه الأول:تعددت تعريفات العلماء للسياق في الاصطلاح، وانقسم الباحثون إلى اتجاهين رئيسيين:

لمعنى المقال"، وهو ما يتصل بالسباق واللحاق في النص، أي ما يسبق الكلام وما يلحقه، يرى أصحاب هذا الاتجاه أن دلالة السياق مقصورة على ا
بأنه "ما يدل على خصوص المقصود من سابق   المستفاد من النص نفسه دون اعتبارات الأحوال الخارجية، ومن هؤلاء البناني الذي عرّف السياق

قصود دون انقطاع الكلام أو لاحقه"، كما عرفه المثنّى عبد الفتاح بأنه "تتابع المعاني وانتظامها في سلك الألفاظ القرآنية، لتبلغ غايتها في بيان الم
 4له وما بعده، أو انفصال"، ويذهب عبد الحكيم القاسم إلى أن السياق هو تتابع الكلام وتساوقه وتقاوده، وأن دلالته تتمثل في فهم النص بمراعاة ما قب

وسّع مفهوم السياق ليشمل "سياق المقال" و"سياق الحال"، أي الجوانب الداخلية للنص وما يحيط به من ظروف خارجية، ويُعرف   الاتجاه الثاني:
التاريخية والاجتماعية الكلام لأجله، والملابسات  المتكلم والمخاطب، والغرض الذي سيق  المقام"، ويشمل ذلك أحوال  بـ"سياق  أحياناً  لنزول   هذا 

عرّف تمام حسان السياق بأنه "انتظام القرائن الدالة على المقصود من الخطاب، سواء كانت القرائن مقالية أو حالية"، وذهب الشهراني النص، وقد  



113

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

  إلى أن السياق القرآني هو "ما يحيط بالنص من عوامل داخلية أو خارجية لها أثر في فهمه من سابق أو لاحق به أو حال المخاطب والمخاطَب 
ويذهب بعض  5والغرض الذي سيق له"، كما عرّفه الشتوي بأنه "الغرض الذي تتابع الكلام لأجله مدلولًا عليه بلفظ المتكلم أو حاله أو حال السامع"،

الجمل الباحثين المعاصرين مثل سامي العجلان إلى مزيد من التدقيق، إذ يرى أن السياق هو النظم التركيبي للكلام الذي يوجّه دلالة الكلمات و 
وعلى الرغم من هذا الاختلاف، فإن كثيراً من 6بحسب موقعها وعلاقاتها المعنوية بما يتوافق مع الغرض العام للنص ومع الظروف المحيطة به، 

لباً مقصوراً الباحثين رجّحوا القول الأول الذي يحصر السياق في السياق اللغوي، استناداً إلى أن استعمال العلماء المتقدمين لمصطلح السياق كان غا
 7مستقلة، على السباق واللحاق في الكلام دون التوسّع إلى الظروف الخارجية إلا بقرينة أخرى 

 المطلب الثاني: أهمية السياق القرآني وأقوال العلماء فيه
كّل السياق يُعدّ السياق القرآني من الركائز الأساسية التي يعتمد عليها المفسّر لفهم دلالات النصوص واستنباط الأحكام والمعاني الصحيحة، إذ يش

ل السياق قد يفضي  الإطار الذي تتضح فيه العلاقات بين الألفاظ والجمل، فتتحدد به دلالة الكلام على الوجه المراد من المتكلّم، ومن ثمّ فإنّ إغفا
 إلى انحراف المعنى، أو تحميل النصّ ما لا يحتمل من دلالات، ولذا أجمع العلماء على أنّ السياق أصل عظيم من أصول التفسير، ووسيلة لا 

 8غنى عنها لفهم كلام الله تعالى ورفع الإشكالات عن آياته،
يُعتبر السياق أعلى درجات تفسير القرآن بالقرآن؛ إذ يُعنى بتوضيح الآية بما يتصل بها من قرائن ودلائل   أولًا: السياق وتفسير القرآن بالقرآن

يكون فيه    سياقية، سواء في الآية نفسها أو في ما قبلها وما بعدها، وقد بيّن الحربي أنّ تفسير القرآن بالقرآن ينقسم إلى قسمين، أحدهما توقيفي
راً لنفسه بش  نسَانَ خُلِّقَ هَلُوعًا﴾ )المعارج:  النصّ مفسِّّ ( حيث جاء تفسير لفظة الهَلُوع في الآيتين التاليتين: ﴿إِّذَا 19كل مباشر، كقوله تعالى: ﴿إِّنَّ الإإِّ

هُ الإخَيإرُ مَنُوعًا﴾ )المعارج:   رُّ جَزُوعًا وَإِّذَا مَسَّ هُ الشَّ رَاكَ مَا الطَّارِّقُ﴾ )الطارق:  (، وكذلك قوله21-20مَسَّ مَاءِّ وَالطَّارِّقِّ * وَمَا أَدإ ( ثم  2-1: ﴿وَالسَّ
مُ الثَّاقِّبُ﴾ )الطارق:   9(، وهذا النوع من التفسير هو أبلغ الأنواع ولا مجال للرأي فيه لأنه وارد ببيان إلهي مباشر،3فسّر المراد بقوله: ﴿النَّجإ

يظهر وجه الإعجاز القرآني من خلال ما يحققه السياق من وحدة موضوعية واتساق بين الآيات، بحيث يبدو القرآن    ثانياً: السياق والإعجاز القرآني
يب بديع لا  وكأنه كلام واحد محكم البناء، فقد بيّن عبد القاهر الجرجاني أنّ سرّ الإعجاز يكمن في النظم الذي يجمع بين المعاني والألفاظ في ترت

ضعها، ولا يصلح أن يُستبدل بها غيرها، مما يبهر العقول ويعجز البلغاء عن الإتيان بمثله، كما يؤكد فخر الدين الرازي أنّ  تنبو فيه كلمة عن مو 
 10إعجاز القرآن لا يقتصر على فصاحة ألفاظه ومعانيه، بل يشمل أيضاً ترتيب آياته ونظمها المتكامل،

أفاض العلماء في بيان مكانة السياق ودوره في التفسير؛ فقال مسلم بن يسار: "إذا حدثت عن الله حديثاً فقف   ثالثاً: أقوال العلماء في أهمية السياق
فك عن حتى تنظر ما قبله وما بعده"، وهو تنبيه إلى ضرورة مراعاة السياق قبل إصدار الحكم على معنى النص، وأكد الشافعي أن فهم القرآن لا ين

خطابها، إذ قد يَرِّد الكلام عاماً يُراد به الخاص أو خاصاً يُراد به العام، ويُفهم ذلك من السياق، كما شدد ابن قتيبة  معرفة أساليب العرب وسياق  
على ما يوافق سياق الآية أولى    على أن اختيار المعنى الأرجح للفظ إنما يكون بالجمع بين دلالة اللغة والسياق، وذهب الطبري إلى أنّ حمل الكلام

كما بيّن إمام الحرمين أنّ غالب المعاني متوقف على فهم النظم  11من صرفه إلى معنى منقطع عنها، ولا يجوز العدول عن السياق إلا بدليل قاطع،
القرائن هي والسياق، واعتبر البغوي أن تأويل الآيات مقبول بشرط موافقته للسياق وعدم مخالفته للكتاب والسنة، وأوضح ابن دقيق العيد أن السياق و 

عبد السلام السياق بأنه "المرشد إلى تبيين المجملات وترجيح المحتملات المرشد إلى بيان المجملات وتعيين المحتملات، بينما وصف العز بن  
ويرى ابن تيمية أنّ النظر في ما قبل الآية وما بعدها ومعرفة مقاصد القرآن شرط أساسي لفهم المعنى الصحيح، وأن الاعتماد  12وتقرير الواضحات"،

على مجرد الاحتمال اللغوي دون السياق هو منشأ كثير من الأخطاء في التفسير، كما عدّ ابن جزي شهادة السياق بصحة القول من أهم وجوه  
وأشار ابن القيم إلى أن السياق يرشد إلى تبيين المجمل وتعيين المحتمل وتخصيص العام وتقييد المطلق، وهو من أعظم القرائن الدالة  13الترجيح،

  ى المراد، على مراد المتكلم، ومن أهمله وقع في الغلط في نظره ومناظرته، ووافقه الزركشي بأن السياق من أهم القرائن التي توصل إلى تحديد المعن
 14وأن إهماله سبب للخطأ في الفهم والاستدلال،

 المبحث الثاني: أنواع السياق القرآني
ها ببعض،  إنّ السياق القرآني ليس نمطاً واحداً جامداً، بل هو بنية متعددة المستويات، تتنوع بتنوع الروابط التي تربط أجزاء النص القرآني بعض

ر مباشر في الكشف وباختلاف درجة القرب والبعد بين هذه الأجزاء، وقد أولى علماء التفسير واللغة دراسة هذه الأنواع اهتماماً كبيراً، لما لها من أث
كلها،   عن المعنى الصحيح للنص، وتحرير دلالته من الاحتمال والالتباس،فالسياق في القرآن يتجاوز حدود الجملة أو الآية الواحدة ليشمل السورة

، بل يشمل العلاقات بل يتصل أحياناً بسياقات قرآنية أوسع، بحيث يضيء بعضها بعضاً، كما أن السياق لا يقتصر على الألفاظ الظاهرة فحسب



114

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

التاريخية والاجتماعية التي نزل فيها الوحي، إنّ   فهم هذه  الداخلية بين المفردات والتراكيب، وكذلك العوامل الخارجية كأسباب النزول والظروف 
ور أو المنقطع الأنواع من السياقات يساعد المفسر على الجمع بين المعاني الجزئية والمعاني الكلية للنص القرآني، ويجنبه الوقوع في التفسير المبت

عن مقاصد الخطاب،وتكمن أهمية تصنيف السياق إلى أنواعه في أنه يضع منهجية واضحة للباحث والمفسر في التعامل مع النص القرآني، فيدرك  
أسباب النزول أو    متى يعتمد على القرائن القريبة المحيطة بالآية، ومتى يستعين بالسياقات البعيدة أو بالعلاقات النصية الأوسع، ومتى يعود إلى

لة  الظروف المصاحبة لفهم الخطاب فهماً كاملًا متكاملًا،وينقسم هذا المبحث إلى مطلبين رئيسيين:المطلب الأول: السياق من حيث حدود الدلا
 أسباب النزول(، –بعيد(،المطلب الثاني: السياق من حيث العلاقات الداخلية والخارجية للنص )التركيبي  –)قريب 

 المطلب الأول: السياق من حيث حدود الدلالة )قريب  بعيد(
وتحرير    يتنوع السياق القرآني بحسب حدود دلالته إلى سياق قريب )جزئي( وسياق بعيد )كلي(، ولكلٍّ منهما أثره البالغ في تحديد المعنى القرآني

 المراد من النص، 
ويقصد به السياق الذي تنحصر دلالته في إطار جملة أو آية واحدة، أو في مجموعة من الآيات المتجاورة  أولًا: السياق الجزئي )السياق القريب(

خلال    التي تدور حول غرض واحد، ويتميز هذا النوع بأنه يساعد في تحديد معنى الألفاظ المشتركة ورفع الاحتمال عن المعاني المتعددة، وذلك من
ن تجاوز ذلك إلى ما قبلها أو بعدها من آيات أخرى،وقد أشار عبد الوهاب الحارثي إلى أن هذا النوع يتناول سياق النظر إلى سباق الآية ولحاقها دو 

لاشتراك الآية وسياق النص )المقطع(، حيث تتضح دلالات الألفاظ وتتحدد معالمها على ضوء السياق المباشر الذي وردت فيه، فيقطع بذلك ا
فُ مَ 15ويعين المعنى المراد بدقة عالية  نَّ نِّصإ شَةٍ فَعَلَيإهِّ نَّ فَإِّنإ أَتَيإنَ بِّفَاحِّ صِّ ا  ومن الأمثلة على أثر السياق الجزئي ما ورد في قوله تعالى: ﴿فَإِّذَا أُحإ

﴾ )النساء:   نَ الإعَذَابِّ صَنَاتِّ مِّ ق الآية رجّح  (، إذ اختلف العلماء في معنى الإحصان بين التزويج والإسلام، غير أنّ النظر إلى سيا25عَلَى الإمُحإ
﴾، فلا يستقيم أن يُقال: فإذا أسلمن،  نَاتِّ مِّ  16بل المعنى: فإذا تزوجن  أن المراد به التزويج؛ لأنّ وصف الإيمان قد تقدّم في قوله: ﴿مِّن فَتَيَاتِّكُمُ الإمُؤإ

ويقصد به السياق الذي يمتد ليشمل مقطعاً كاملًا، أو سورة بأكملها، أو حتى القرآن بأجمعه، ويعدّ النظر في  ثانياً: السياق الكلي )السياق البعيد(
ائها، وقد  السياق الكلي من الوسائل الجوهرية لفهم الوحدة الموضوعية للسورة، وربط معاني الآيات بمقاصدها الكلية، وكشف الترابط المحكم بين أجز 

از السورة القرآنية بأنها بناء محكم تتناسق فيه المقاطع وتتآلف عناصره، بحيث تظهر كأنها بنيان واحد وضع رسمه دفعة  وصف محمد عبد الله در 
ومن الأمثلة على أثر السياق الكلي ما ورد في قوله تعالى: ﴿وَجَعَلُوا بَيإنَهُ 17واحدة، فتنتظم موضوعاتها انتظاماً محكماً دون تنافر أو فجوة في السياق 

ضَرُونَ﴾ )الصافات:  نَّةُ إِّنَّهُمإ لَمُحإ نَّةِّ نَسَبًا وَلَقَدإ عَلِّمَتِّ الإجِّ (، حيث اختلف المفسرون في معنى الإحضار، فرجّح الطبري أن المقصود  158وَبَيإنَ الإجِّ
 إلى الحساب، مستدلًا بتكرار ذكر الإحضار في موضعين آخرين من نفس السورة في سياق الحديث عن العذاب، مما به الحضور إلى العذاب لا

كما يشمل السياق الكلي النظر في المقاصد الكلية للقرآن الكريم، إذ لا يمكن فهم معاني الآيات فهماً صحيحاً دون استحضار  18يعضد هذا المعنى
لتفات إلى هذه المقاصد التي هي أساس تشريع الأحكام وتقرير العقائد، وهو ما أكّد عليه الإمام الشاطبي بقوله إن التدبر الحق لا يتحقق إلا بالا

 19لقرآن، وإلا كان النظر قاصراً مفضياً إلى سوء الفهم والانحراف عن مراد الله تعالى مقاصد ا
 أسباب النزول( –المطلب الثاني: السياق من حيث العلاقات الداخلية والخارجية للنص )التركيبي 

ويُعدّ  يشمل السياق القرآني جانبين متكاملين، أولهما داخلي تركيبي، وثانيهما خارجي تفسيري يرتبط بالملابسات التي أحاطت بالنص عند نزوله،  
 الجمع بين هذين الجانبين ضرورة لفهم المعنى فهماً دقيقاً متكاملًا، إذ إنّ الاقتصار على أحدهما يفضي إلى تفسير قاصر أو مبتور،

يقوم السياق الداخلي على مبدأ التوالي في النصوص، بحيث تتحدد دلالة الكلمات والجمل والفقرات أولًا: السياق الداخلي )العلاقات التركيبية للنص( 
ي من خلال مواقعها وعلاقاتها بما قبلها وبعدها، فكل لفظة تحمل معنى يتشكل في ضوء سباقها ولحاقها، وكل جملة تُفهم ضمن النسيج الأسلوب

عدد الأقوال في تفسير آية ما، حيث يلجأ المفسرون إلى ربطها بسياقها السابق أو اللاحق، بل أحياناً  العام للنص، وتظهر أهمية هذا السياق عند ت
تم إلا من خلال بالسياقين معاً لترجيح القول الأرجح الذي يتناسب مع الغرض الكلي للنص، وقد أشار ابن عاشور إلى أن فهم النص القرآني لا ي 

ويُعدّ تقسيم  20إدراك العلاقات التركيبية بين وحداته وربط كل جملة بما قبلها وبعدها؛ لأن الغرض العام هو الذي يوجه دلالة الألفاظ ويضبط المعاني
ه تعالى:  السياق الداخلي إلى السباق )ما قبل النص( واللحاق )ما بعد النص( من أبرز الأدوات التفسيرية التي استخدمها المفسرون، فمثلًا في قول 

نإهَا﴾ )المائدة:   ينَ مِّ نَ النَّارِّ وَمَا هُم بِّخَارِّجِّ رُجُوا مِّ   – ل العصاة من المؤمنين، إلا أن جابر بن عبد الله  (، قد يُظنّ أن الآية تشم37﴿يُرِّيدُونَ أَن يَخإ
رجّح أنها خاصة بالكفار مستدلًا بسباق الآية الذي يذكر كفرهم وإرادتهم الفداء من العذاب يوم القيامة، فقال: "اقرؤوا ما قبلها"،   –رضي الله عنه  

 21فدلّ السياق على تخصيص الحكم بالكفار دون المؤمنين 



115

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

أما السياق الخارجي فيتمثل في الملابسات والظروف التي نزل النص في إطارها، كأسباب ثانياً: السياق الخارجي )أسباب النزول والقرائن الحالية(
طاب  النزول، وحال المخاطبين، والغرض الذي سيق النص لتحقيقه، ويُعدّ هذا النوع من السياق مكمّلًا للسياق الداخلي، إذ يكشف عن دوافع الخ

ية، لما له من دور في إزالة الإشكال، ودفع التوهم، وتقييد المعاني العامة بما يتناسب مع  ومقاصده، وقد اعتنى المفسرون بهذا السياق أيما عنا
ينَ آمَ  الِّحَاتِّ جُنَاحٌ السبب الذي نزلت فيه الآية،ومن الأمثلة البارزة على أثر السياق الخارجي ما ورد في قوله تعالى: ﴿لَيإسَ عَلَى الَّذِّ لُوا الصَّ نُوا وَعَمِّ

﴾ )المائدة:   الِّحَاتِّ لُوا الصَّ ا وَآمَنُوا وَعَمِّ مُوا إِّذَا مَا اتَّقَوإ (، فقد فهم بعض الناس بادئ الأمر أن الآية ترفع الحرج عن شرب الخمر مطلقاً،  93فِّيمَا طَعِّ
حابة حول إخوانهم الذين ماتوا قبل تحريم الخمر، فطمأنهم الله بأن لا إثم عليهم لكن معرفة سبب النزول بيّنت أن الآية جاءت جواباً عن تساؤل الص

وبذلك يتكامل  22فيما شربوا قبل نزول التحريم، ما داموا قد آمنوا واتقوا، وهذا يبرز دور السياق الخارجي في رفع الإشكال وتحديد المقصود من النص 
يكشف   السياق الداخلي والخارجي في توجيه المعنى وضبط الفهم الصحيح للآية، إذ يحدد الأول المعاني من خلال العلاقات التركيبية للنص، بينما

 23الثاني عن الملابسات والوقائع التاريخية التي تساعد على رفع الاحتمال وتوضيح مقاصد التشريع
 المبحث الثالث: آثار السياق القرآني في التفسير

الله تعالى،  يُعدّ السياق القرآني من أقوى الأدوات المنهجية التي تعين المفسر على الوصول إلى المعنى المراد بدقة، وتجنبه الزلل في تأويل كلام  
لفاظ والجمل  واستنباط حكمته من ترتيب الأ  –سبحانه    –فالسياق لا يقتصر على كونه إطاراً لغوياً يضم الآيات، بل هو أداة لفهم مراد المتكلم  

والموضوعات على هذا النحو المتناسق، ومن ثم فإن للسياق آثاراً عظيمة في ضبط التفسير وتوجيهه الوجهة الصحيحة، بحيث يزيل الغموض عن  
المفسرون منذ عصر الص التي يجب ردها،وقد أدرك  قبولها والمعاني  التي يمكن  المعاني  المختلفة، ويحدد  حابة  النصوص، ويرجح بين الأقوال 

دوا على  والتابعين خطورة إغفال السياق عند تفسير القرآن الكريم؛ إذ قد يؤدي ذلك إلى فهم مبتور أو تأويل بعيد عن مقاصد الشريعة، ولهذا اعتم
ثيرها السياق في بيان المجملات وتوضيح المتشابهات، وفي تخصيص العمومات وتقييد المطلقات، بل وفي دفع الشبهات والإشكالات التي قد ي

وأنواعه؛  المتأمل للنصوص إذا نظر إليها منعزلة عن سياقها،إن دراسة آثار السياق القرآني في التفسير تمثل خطوة عملية بعد تحديد مفهوم السياق 
ومن خلال هذه  لأنها تكشف لنا عن ثمرة هذا العلم وأثره في صيانة التفسير من الانحراف، وربطه بالمقاصد الشرعية العامة للنصوص القرآنية،  

 رة، الدراسة يتبين أن السياق ليس مجرد أداة لغوية مساعدة، بل هو معيار أساس في ضبط الفهم، وحماية النص من التأويلات الباطلة أو المبتو 
المطلب الأول: بيان المجمل، الترجيح بين الأقوال، تخصيص العام وتقييد المطلق،المطلب الثاني: دفع    وينقسم هذا المبحث إلى مطلبين رئيسيين

 الإشكالات وضبط التفسير ومنع التأويل غير الصحيح، 
 المطلب الأول: بيان المجمل، الترجيح بين الأقوال، تخصيص العام وتقييد المطلق

يُعدّ بيان المجمل من أبرز وظائف السياق القرآني، إذ يساعد على رفع الإبهام وتوضيح المراد من النص، فقد عرّف الإمام   أولًا: بيان المجمل
دلالته"، وذكر    الآمدي المجمل بأنّه: "ما له دلالة على أحد معنيين لا مزية لأحدهما على الآخر بالنسبة إليه"، وعرّفه ابن الحاجب بأنّه "ما لم تتضح 

ين  ال الشاشي وابن فورك أنه "ما لا يستقل بنفسه في المراد منه حتى يُبيَّن تفسيره"، وأكد ابن دقيق العيد أن السياق يوضح المجملات ويعالقف
قَةُ  المحتملات، وبيّن ابن القيم أن إغفال السياق يؤدي إلى خطأ في النظر وغلط في الاستدلال، ومن أبرز الأمثلة قوله تعا اعِّ لى: ﴿فَأَخَذَتإكُمُ الصَّ

تِّكُمإ﴾55وَأَنإتُمإ تَنإظُرُونَ﴾ )البقرة:  دِّ مَوإ   ( حيث دلّ السياق على أن المقصود بالصاعقة الموت لا الإغماء، إذ أعقبها قوله تعالى: ﴿ثُمَّ بَعَثإنَاكُمإ مِّنإ بَعإ
قًا﴾ )الأعراف:  (، بينما جاء نفس اللفظ في قوله تعالى: ﴿وَخَرَّ مُوسَ 56)البقرة:   ( بمعنى الإغماء بدليل قوله بعده ﴿فَلَمَّا أَفَاقَ﴾، فالسياق 143ى صَعِّ

 24هنا هو الذي يحدد المعنى ويزيل الإشكال،
كثيراً ما تتعدد الأقوال في تفسير لفظة أو آية، ويأتي السياق ليكون أداة مرجحة لأحد هذه الأقوال، فقد قرر    ثانياً: الترجيح بين الأقوال المحتملة

فسير العز بن عبد السلام أنّه إذا احتمل الكلام معنيين وكان حمله على أحدهما أوضح وأشد موافقة للسياق، فإن حمله عليه أولى، ومثال ذلك ت
(، حيث اختلف العلماء هل "حصور" تعني الممتنع عن النساء اختياراً  39قوله تعالى: ﴿وَسَيِّّدًا وَحَصُورًا﴾ )آل عمران:  وصف يحيى عليه السلام في  

لقَةً، فجاء السياق بما يدل على مدح يحيى وسمو منزلته، فكان المعنى الراجح هو كونه عفيفاً عن الحرام مع القدرة   على الفعل،  أو الممنوع منها خِّ
 25ن عاجزاً لما كان في ذلك مدح،إذ لو كا

يسهم السياق في إخراج بعض الأفراد من عموم اللفظ إذا دلّ على ذلك ما قبله أو بعده، وهو ما أشار إليه الزركشي حين    ثالثاً: تخصيص العام
ينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِّنَّ النَّاسَ قَدإ جَمَعُوا لَكُ  حيث دلّ  (، 173مإ﴾ )آل عمران:  اعتبر السياق من الأدلة المخصصة للعام، ومثال ذلك قوله تعالى: ﴿الَّذِّ



116

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

معوا  السياق المقالي والمقامي على أن المراد بالناس في الموضع الأول فئة محددة من المخبرين، وفي الموضع الثاني أعداء المسلمين الذين تج
 26للقتال، وليس عموم الناس كما قد يوهم ظاهر اللفظ، 

كذلك يقيّد السياق المطلقات ويحدّد مراد الشارع منها، فالمطلق لغةً ما دلّ على الماهية بلا قيد، غير أن السياق قد يدل على    رابعاً: تقييد المطلق
عًا﴾ )الكهف:   دَادُوا تِّسإ نِّينَ وَازإ ائَةٍ سِّ مإ ثَلَاثَ مِّ فِّهِّ لسنين أو الأشهر أو  (، فلفظ "تسعاً" مطلق يحتمل ا25تقييده، كما في قوله تعالى: ﴿وَلَبِّثُوا فِّي كَهإ

فُوا بِّا ﴾ )الحج: الأيام، غير أن السياق دلّ على كونها تسع سنوات، إذ وردت بعد ذكر الثلاثمائة سنة مباشرة، ومثله قوله تعالى: ﴿وَلإيَطَّوَّ لإبَيإتِّ الإعَتِّيقِّ
 27الذي ذكر الذبح والحلق قيده بطواف الإفاضة دون طواف القدوم، (، حيث جاء الأمر بالطواف مطلقاً، غير أن السياق السابق واللاحق29

 المطلب الثاني: دفع الإشكالات وضبط التفسير ومنع التأويل غير الصحيح
لطارئ على القارئ يُعدّ علم دفع إشكالات القرآن الكريم من العلوم الجليلة التي تعين القارئ والمفسر على التدبر السليم لكتاب الله تعالى، فالإشكال ا

، كقوله تعالى: ﴿أَفَلَا قد يحول بينه وبين فهم المعاني المرادة، ويصرف ذهنه عن الغاية العظمى للتدبر، التي أمر الله بها في مواضع عدة من كتابه
تِّلَافًا كَثِّيرًا﴾ )النساء:   ِّ لَوَجَدُوا فِّيهِّ اخإ ندِّ غَيإرِّ اللََّّ بَّرُوا آيَاتِّهِّ﴾ )ص:  82يَتَدَبَّرُونَ الإقُرإآنَ وَلَوإ كَانَ مِّنإ عِّ (،  29(، وقوله: ﴿كِّتَابٌ أَنزَلإنَاهُ إِّلَيإكَ مُبَارَكٌ لِّيَدَّ

فَالُهَا﴾ )محمد:  وقوله: ﴿أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ ا (، ومن هنا كان واجباً على المفسر أن يدرس أسباب الوقوع في المشكل القرآني  24لإقُرإآنَ أَمإ عَلَى قُلُوبٍ أَقإ
وقد بيّن العلماء أن دراسة هذا الباب تثمر عدة فوائد عظيمة، منها زيادة الإيمان وطمأنينة القلب 28ووسائل دفعه، ليحقق مراد الله من إنزال كتابه،

ل من أوائل  إلى معاني القرآن، ورد شبهات الزنادقة والملحدين الذين طعنوا في القرآن الكريم بزعم وجود التناقض فيه، وقد كان الإمام أحمد بن حنب
لى الزنادقة والجهمية" حيث جمع الآيات التي توهم التعارض وردّ عليها رداً علمياً، وكذلك فعل الإمام ابن قتيبة في  من تصدى لهم في كتابه "الرد ع

واتفق 29كتابه "تأويل مشكل القرآن" حيث كشف الشبهات، وبيّن مواضع المجاز والإمكان مع التزام التفسير المأثور وعدم الميل إلى الرأي المجرد، 
العلماء على أن الإشكال نسبي، فقد تشكل الآية على بعض المفسرين ولا تشكل على غيرهم بحسب تبحرهم في علوم القرآن واللغة، ومن أعظم  

د قرر  قالوسائل لدفع الإشكال النظر في السياق القرآني، إذ يساعد على تبيين المجمل وتخصيص العام وتقييد المطلق وقطع الاحتمالات البعيدة، و 
ومن الأمثلة البارزة على دور السياق  30الإمام الزركشي أن دلالة السياق من أعظم القرائن المفسرة للمعنى، وأن من أهملها وقع في الغلط والالتباس، 
لُّونَهُ  ينَ يُضِّ زَارِّ الَّذِّ لَةً… وَمِّنإ أَوإ زَارَهُمإ كَامِّ لُوا أَوإ مِّ رَةٌ  25م﴾ )النحل:  في دفع الإشكال ما ورد في الجمع بين قوله تعالى: ﴿لِّيَحإ رُ وَازِّ ( وقوله: ﴿وَلَا تَزِّ

رَى﴾ )الأنعام:   رَ أُخإ يتحدث عن الدعاة إلى الضلال، فبيّن أن عليهم وزرهم ووزر من أضلوهم دون أن ينقص من (، فالسياق في الأولى  164وِّزإ
 في  أوزار الأتباع شيء، أما الآية الثانية فبيّنت أن كل نفس لا تحمل عن غيرها وزرها الأصلي، وقد فسر ابن كثير هذا الجمع مؤكداً عدل الله

دَ اللََِّّّ﴾ )البقرة:  31مؤاخذة كل إنسان بعمله،  لَمُ مِّمَّن مَّنَعَ مَسَاجِّ ( والذي قد يوهم التعارض مع الآيات التي  114ومثال آخر قوله تعالى: ﴿وَمَنإ أَظإ
(، غير أن تدبر السياق يبين أن كل  32( أو كذب بالحق إذ جاءه )الزمر:  144نصت على أن أظلم الناس هو من افترى على الله كذباً )الأنعام: 

 32تتحدث عن أظلمية خاصة بالنسبة للمذكور فيها، فالأولى في باب منع المساجد، والثانية في باب الافتراء، وبذلك يزول الإشكال،آية 
لمفسر أن يراعي  كما أن السياق يضبط التفسير بالرأي ويمنع من التأويلات الباطلة التي قد يلجأ إليها أهل الأهواء، فقد أكد الإمام الزرقاني أن على ا

وأكد عبد الله الغماري   التناسب بين الآيات السابقة واللاحقة، وأن يطلب المعنى أولًا من القرآن ثم من السنة وأقوال الصحابة، قبل أن يجتهد برأيه،
ومن أمثلة دور السياق في رد التأويلات 33ضرورة تجرد المفسر من الميول المذهبية، وعدم ليّ أعناق النصوص لتوافق المذاهب والعقائد المسبقة،

لِّيمًا﴾ )النساء:   (، فقد استدل المعتزلة بها على نفي الكلام عن الله وجعلوه مجازاً، غير أن تأكيد الفعل  164الباطلة قوله تعالى: ﴿وَكَلَّمَ اللََُّّ مُوسَى تَكإ
ا قرره الزجاج بقوله إن الآية نص في أن موسى كُلّم بلا واسطة وبكلام بالمصدر "تكليماً" في السياق يدل على أنه كلام حقيقي لا مجازي، وهو م

ينَ فِّيهَا أَبَدًا﴾ )الجن:   (، حيث تمسك بها المعتزلة لإثبات خلود 23حقيقي، وكذلك قوله تعالى: ﴿وَمَن يَعإصِّ اللَََّّ وَرَسُولَهُ فَإِّنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَالِّدِّ
 34السابق واللاحق يدل على أن الخطاب للكفار لا للمؤمنين العصاة،عصاة المؤمنين، غير أن السياق 

 خاتمة البحث
نصوص  بعد هذا العرض يتبيّن لنا أنّ السياق القرآني ليس مجرّد إطار شكلي أو ترتيب لفظي لآيات القرآن الكريم، بل هو ركيزة أساسية لفهم ال

ند  عواستنباط المعاني على الوجه الصحيح، فقد ظهر من خلال البحث أنّ النظر في السياق يعين المفسر على بيان المجمل، وترجيح أحد الأقوال  
 تعددها، وتخصيص العام وتقييد المطلق، بل ويدفع كثيراً من الإشكالات التي قد توهم التعارض أو الغموض في بعض الآيات، 

فرقة كما تبيّن أنّ السياق القرآني على نوعين: سياق قريب يضمّ ما قبل الآية وما بعدها من آيات، وسياق بعيد يتّصل بسور أخرى أو مقاطع مت 
 والهداية،   نلكنها متآزرة في المعنى والمقصد، وإدراك هذين النوعين يوفّر للمفسر رؤية شاملة للنص، ويجعله أقرب إلى تحقيق مقاصد القرآن في البيا



117

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

أن اعتبار السياق أصل من أصول التفسير، لا يجوز إغفاله، وأن الانحراف   –من المفسرين والأصوليين واللغويين    – وقد أثبتت أقوال الأئمة والعلماء  
التفسير من عن مقتضى السياق كثيراً ما يؤدي إلى أخطاء في الفهم والتأويل، ومن هنا يتأكد أنّ اعتماد السياق هو سبيل لضبط المعاني وتحرير  

 التكلّف أو الإسقاطات البعيدة،
ص الشرعية،  وختاماً، يمكن القول بأنّ دراسة السياق القرآني ليست ترفاً علمياً، بل هي ضرورة ملحّة في عصر تتجدد فيه القراءات والتفسيرات للنصو 
وإبراز الإعجاز  فكان لزاماً على الباحثين أن يرسّخوا هذا الأصل، وأن يعيدوا قراءة التراث التفسيري في ضوءه، بما يسهم في تجديد علم التفسير،  

 القرآني في ترتيب آياته وتماسك معانيه،
 النتائج

 بعد استقراء موضوع البحث وتحليل النصوص القرآنية وأقوال العلماء، أمكن استخلاص النتائج الآتية: 
 سير،أهمية السياق القرآني: تبيّن أنّ السياق القرآني يشكّل قرينة أساسية لفهم النصوص وتفسيرها تفسيراً صحيحاً، وهو أحد أركان علم التف (1
( أنواع السياق: يتوزع السياق إلى سياق داخلي )تركيبي( يشمل السباق واللحاق والعلاقات الأسلوبية بين أجزاء النص، وسياق خارجي )مقامي (2

 يشمل أسباب النزول والظروف الاجتماعية والتاريخية المصاحبة للنص،
نع دور السياق في الترجيح: يساعد السياق في بيان المجمل، وتقييد المطلق، وتخصيص العام، وترجيح أحد الأقوال عند تعدد التفاسير، كما يم  (3

 الوقوع في التأويل البعيد،
  حماية النص من سوء الفهم: يساهم النظر في السياق في دفع الإشكالات، ويكشف عن الحكمة البالغة في ترتيب الآيات، ويمنع إسقاط المعاني (4

 المحدثة على النص القرآني،
عزز تأكيد ترابط القرآن: أظهرت الدراسة أن السياق يكشف عن وحدة موضوعية بين آيات السورة الواحدة وبين سور القرآن الكريم عموماً، بما ي (5

 من إعجاز النظم القرآني،
 التوصيات

 استناداً إلى النتائج المتقدمة، يوصي البحث بما يلي: 
 ،تعزيز دراسة السياق في التفسير: ضرورة إدراج مبحث السياق كركيزة أساسية في مناهج التفسير وعلوم القرآن بالجامعات والمعاهد الشرعية (1
ق  تدريب الباحثين على التحليل السياقي: عقد ورش عمل ودورات تدريبية متخصصة في دراسة السباق واللحاق، والربط بين أسباب النزول والسيا (2

 التركيبي للنصوص،
هوم  إعادة قراءة كتب التفسير: تشجيع الباحثين على إعادة قراءة التراث التفسيري من منظور السياق، لبيان مواضع القوة والقصور وتصحيح الف (3

 الخاطئة إن وجدت، 
 الاستفادة من العلوم المساندة: توظيف علوم اللغة والبلاغة وأصول الفقه في خدمة تحليل السياق لتقديم تفسير أكثر دقة وعمقاً، (4
ات  إنتاج دراسات تطبيقية: إعداد بحوث تطبيقية على سور مختارة تبين أثر السياق في فهم المعاني، لتكون نماذج عملية يحتذى بها في الدراس (5

 القرآنية الحديثة، 
 قائمة المراجع

 م، 2003 –هـ 1424، 1لبنان، ط –ابن العربي، أحكام القرآن، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، ط: دار الكتب العلمية، بيروت  -
 ابن الأثير، النهاية في غريب الحديث والأثر، تحقيق: طاهر أحمد الزاوي ومحمود محمد الطناحي، ط: المكتبة العلمية، بيروت، -
ابن حجر العسقلاني، الإصابة في تمييز الصحابة، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود، وعلي محمد معوض، ط: دار الكتب العلمية، بيروت،   -
 هـ، 1415، 1ط
 م، 1996، 1ابن حجر العسقلاني، تعجيل المنفعة، تحقيق: د، إكرام الله إمداد الحق، ط: دار البشائر، بيروت، ط -
 ابن دقيق العيد، إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام، ط: مطبعة السنة المحمدية،  -
 ابن قتيبة، تأويل مشكل القرآن، تحقيق: إبراهيم شمس الدين، ط: دار الكتب العلمية، بيروت،  -
 هـ، 1425،  1ابن القيم، بدائع الفوائد، ط: دار عالم الفوائد، مكة المكرمة، ط -
 ابن القيم، التبيان في أقسام القرآن، تحقيق: محمد حامد الفقي، ط: دار المعرفة، بيروت، -



118

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 هـ،1419، 1ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، تحقيق: محمد حسين شمس الدين، ط: دار الكتب العلمية، بيروت، ط -
 م، 2008، 1ابن عرفة، تفسير ابن عرفة، تحقيق: جلال الأسيوطي، ط: دار الكتب العلمية، بيروت، ط -
 هـ، 1420أبو حيان الأندلسي، البحر المحيط في التفسير، تحقيق: صدقي محمد جميل، ط: دار الفكر، بيروت،  -
 أحمد بن حنبل، الرد على الزنادقة والجهمية، ط: مطبعة السنة المحمدية، -
 دمشق، –الآمدي، أبو الحسن، الإحكام في أصول الأحكام، تحقيق: عبد الرزاق عفيفي، ط: المكتب الإسلامي، بيروت  -
 م، 1995 –هـ  1416البيضاوي، منهاج الوصول إلى علم الأصول مع شرح السبكي الإبهاج في شرح المنهاج، ط: دار الكتب العلمية، بيروت،  -
 م، 2001  –هـ  1422،  1بيروت، ط  –عمّان، دار ابن حزم    –الباقلاني، أبو بكر، الانتصار للقرآن، تحقيق: محمد عصام القضاة، ط: دار الفتح   -
 الدكن،  –البخاري، محمد بن إسماعيل، التاريخ الكبير، ط: دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد  -
 م، 1993 – هـ 1413دراسة لغوية وأسلوبية، ط: عالم الكتب، القاهرة،  –تمام حسن، البيان في روائع القرآن  -
 هـ، 1405الجصاص، أحكام القرآن، تحقيق: محمد صادق قمحاوي، ط: دار إحياء التراث العربي، بيروت،  -
 م، 1997 –هـ 1418، 1الجويني، عبد الملك بن عبد الله، البرهان في أصول الفقه، تحقيق: صلاح بن محمد بن عويضة، ط:، ط -
 الزبيدي، تاج العروس، ط: دار الهداية، -
 م، 1994 –هـ 1414،  1الزركشي، البحر المحيط في أصول الفقه، ط: دار الكتبي، ط -
 م، 1957  –هـ 1376، 1الزركشي، البرهان في علوم القرآن، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، ط: دار إحياء الكتب العربية، القاهرة، ط -
 م، 1997 –هـ  1418، 1السمعاني، أبو المظفر، تفسير القرآن، تحقيق: ياسر بن إبراهيم وغنيم بن عباس بن غنيم، ط: دار الوطن، الرياض، ط -
 م، 1974 –هـ  1394،  السيوطي، جلال الدين، الإتقان في علوم القرآن، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، ط: الهيئة المصرية العامة للكتاب -
 م، 1995 –هـ 1415الشنقيطي، محمد الأمين، أضواء البيان، ط: دار الفكر، بيروت،  -
 م،1986  –هـ 1406،  2عبد الله الغماري، بدع التفاسير، ط: دار الرشاد الحديثة، الدار البيضاء، ط -
 عبد الله المنصور، مشكل القرآن الكريم، ط: دار التدمرية،  -
 علي بن محمد الآمدي، الإحكام في أصول الأحكام، ط: المكتب الإسلامي،  -
 عز الدين بن عبد السلام، الإشارة إلى الإيجاز في بعض أنواع المجاز، ط: المطبعة العامرة، -
 م، 1987 – هـ 1407، 1عز الدين بن عبد السلام، الإمام في بيان أدلة الأحكام، تحقيق: رضوان مختار بن غربية، ط: ، ط -
 م، 1997،  1فاضل حسن عباس، إتقان البرهان في علوم القرآن، ط: دار الفرقان، ط -
 م، 2006 –هـ  1427، 4فاضل السامرائي، التعبير القرآني، ط: دار عمار، ط -
 م، 2012، 43، المجلد  28محمد أبي زيد، الترجيح بين دلالة السياق وسبب النزول، بحث منشور، مجلة جامعة دمشق، العدد  -
 ، 4محمد بن محمد أبو شهبة، الإسرائيليات والموضوعات في كتب التفسير، ط: مكتبة السنة، ط -
 م، 1999  –هـ 1419، 1محمد نور الدين، الاشتراك اللفظي في القرآن الكريم بين النظرية والتطبيق، ط: دار الفكر المعاصر، بيروت، ط -
 هـ، 1430، 1محمد صالح سليمان، اختلاف السلف في التفسير بين التنظير والتطبيق، ط: دار ابن الجوزي، ط  -
 م، 1986 – هـ 1406، 1مكي بن أبي طالب القيسي، الإيضاح لناسخ القرآن ومنسوخه، تحقيق: أحمد حسن فرحات، ط: دار المنارة، جدة، ط -
 دراسة نظرية تطبيقية على سورتي الفاتحة والبقرة، رسالة دكتوراه، غير منشورة،  –الربيعة، محمد، أثر السياق القرآني في التفسير  -
 م، 1992  –هـ 1412،  2الواحدي، علي بن أحمد، أسباب النزول، ط: دار الإصلاح، الدمام، ط -
 الكرماني، البرهان في توجيه متشابه القرآن، تحقيق: عبد القادر أحمد عطا، ط: دار الفضيلة،  -
 م، 1998  –هـ 1419، 1الزمخشري، أساس البلاغة، تحقيق: محمد باسل عيون السود، ط: دار الكتب العلمية، بيروت، ط -

 هوامش البحث
 

 117، ص3ابن فارس، معجم مقاييس اللغة، ج – 475، ص 25الزبيدي، تاج العروس، ج 1
 484، ص1الزمخشري، أساس البلاغة، ج  – 1499، ص4الجوهري، الصحاح، ج 2



119

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 
 166، ص10ابن منظور، لسان العرب، ج 3
 62القاسم، دلالة السياق وأثرها في التفسير، ص – 15المثنّى عبد الفتاح، نظرية السياق، ص – 20، ص1على جمع الجوامع، ج البناني، حاشية البناني 4
الشتوي، دلالة السياق وأثرها في توجيه المتشابه،   –  22الشهراني، السياق القرآني وأثره في التفسير، ص  –  221، ص1تمام حسان، البيان في روائع القرآن، ج  5

 27ص
 40-39، ص1الطلحي، دلالة السياق، ج – 55العجلان، الوحدة السياقية للسورة، ص 6
 65الشهراني، السياق القرآني وأثره في التفسير، ص 7
 41الشهراني، السياق القرآني وأثره في التفسير، ص  8
 321-320، ص 1الحربي، قواعد الترجيح عند المفسرين، ج 9

 106، ص 7؛ الرازي، مفاتيح الغيب، ج 39، ص 1الجرجاني، دلائل الإعجاز، ج 10
 117، ص5؛ الطبري، جامع البيان، ج4؛ ابن قتيبة، غريب القرآن، ص 50؛الشافعي، الرسالة، ص 377أبو عبيد القاسم بن سلام، فضائل القرآن، ص  11
؛ العز بن عبد  21، ص  2؛ ابن دقيق العيد، إحكام الإحكام، ج46، ص  1؛ البغوي، معالم التنزيل، ج870، ص  2الجويني، البرهان في أصول الفقه، ج  12

 160-159السلام، بيان أدلة الأحكام، ص 
، ص  1؛ ابن جزي، التسهيل لعلوم التنزيل، ج33؛ ابن تيمية، مقدمة في أصول التفسير، ص  14، ص  6؛ ج94، ص  15ابن تيمية، مجموع الفتاوى، ج  13

19 
 201-200، ص 2؛ الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج1314، ص  4ابن القيم، بدائع الفوائد، ج 14
 88الحارثي، دلالة السياق منهج مأمون لتفسير القرآن الكريم، ص  15
 233، ص1؛ الشنقيطي، أضواء البيان، ج229، ص2ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج 16
 188-176دراز، النبأ العظيم، ص 17
 122، ص 21الطبري، جامع البيان، ج 18
 209، ص4الشاطبي، الموافقات، ج 19
 297، ص2ابن عاشور، التحرير والتنوير، ج 20
 527-526، ص16ابن حبان، صحيحه، ج 21
 1688، ص4؛ البخاري، صحيحه، ج571، ص 10الطبري، جامع البيان، ج 22
 221، ص1حسان، البيان في روائع القرآن، ج 23
؛ ابن دقيق 59، ص 5؛ الزركشي، البحر المحيط، ج140؛ ابن الحاجب، مختصر المنتهى الأصولي، ص9، ص3الآمدي، الإحكام في أصول الأحكام، ج 24

 67، ص1؛ ابن الجوزي، زاد المسير، ج1314، ص4؛ ابن القيم، بدائع الفوائد، ج13، ص5العيد، شرح الإلمام، ج
 48، ص8؛ الرازي، التفسير الكبير، ج220العز بن عبد السلام، الإشارة إلى الإيجاز، ص 25
؛ الشافعي، الرسالة، 134، ص13؛ الطبري، جامع البيان، ج121؛ البيضاوي، منهاج الوصول، ص201-200، ص2الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج  26
 58، ص1ج
؛ ابن فارس، الصاحبي، 102، ص2؛ ابن قدامة، روضة الناظر، ج266؛ القرافي، شرح تنقيح الفصول، ص264، ص6ابن عاشور، التحرير والتنوير، ج 27

 233، ص3؛ الجصاص، أحكام القرآن، ج616، ص18؛ الطبري، جامع البيان، ج3، ص3؛ الآمدي، الإحكام، ج146ص
 74، ص5الجصاص، أحكام القرآن، ج 28
 24-23؛ المنصور، مشكل القرآن الكريم، ص4؛ ابن قتيبة، تأويل مشكل القرآن، ص18-17أحمد بن حنبل، الرد على الزنادقة والجهمية، ص 29
 200-199، ص2الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج 30
 2674؛ مسلم، الصحيح، كتاب العلم، حديث 49، ص5ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج 31
 75-74، ص4؛ الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج21الشنقيطي، دفع إيهام الاضطراب عن آيات الكتاب، ص 32
 11؛ الغماري، بدع التفاسير، ص60-59، ص2الزرقاني، مناهل العرفان، ج 33
 420، ص2؛ ابن جزي، التسهيل لعلوم التنزيل، ج503، ص1؛ السمعاني، تفسير السمعاني، ج133، ص2الزجاج، معاني القرآن وإعرابه، ج 34

 


