
39

         Journal Of the Iraqia University (74-7) November (2025) 

 

 

ISSN(Print): 1813-4521 OnIine ISSN:2663-7502 

Journal Of the Iraqia University 
available online at: https://www.mabdaa.edu.iq 

 

 "دراسة وصفية تحليلة"     باب الإلهيات أنموذحا  الإشارات الكلامية لدى )سالم صاحبقران(
 الدكتور: زانا ناجي عبدالله كلية العولم الإسلامية/ جامعة السليمانية/ قسم الشريعة

Verbal signs in (Salem Sahebiqran) Theology as a model 
"A descriptive and analytical study" 

Dr. Zana Naji Abdullah 
College of Islamic Sciences/ University of Sulaymaniyah/Dept; Shariah 

Email: zana.abdalla@univsul.edu.iq 
 الملخص

ين  استهل ما بين الشعب الكردي عبر التاريخ علماء وأدباء وشعراء أجلاء قلَّ نظيرهم في الآفاق، قدّموا خدمات جليلة للإسلام في شتى مياد:  

 باسم "
ٌّ
، الذي يُعد أحد المؤسسين للمدرسة الشعرية  سالم" العلوم الشرعية واللغوية، بكل إخلاص وصدق وتفانٍ. ومن بين هؤلاء برز شاعر فذ

عشر التاسع  القرن  في  السورانية  باللهجة  نة  والمدوَّ وأركانها،  البابانية  السورانية  العربي    .الكردية  للأدبين  العميقة  بقراءاته  "سالم"  ر 
ّ
تأث وقد 

د التي  والفارس ي، المفعمين بالموضوعات الكلامية، ولا سيما قضايا الإلهيات، فانعكس ذلك في نتاجه الشعري، حيث نظم العديد من القصائ

أبياته من  وافرًا  نصيبًا  لها  الكلامية، فجعل  بالمسائل  عناية خاصة  فيها  مفاهيم    .أولى  إلى  ديوانه  في  تطرّق  الشاعر  هذا  أن  النظر  يلفت  ومما 

ومصطلحات كلامية بما يعكس عمق إيمانه ورسوخ ثقافته الفكرية المستمدّة من أنوار القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة صلى الله عليه وسلم. ومن هنا،  

 عن إبراز قيمة
ً
معرفية مضافة لشاعر مثله ولنتاج الفكر الكردي في شخص    تسعى هذه الدراسة إلى الكشف عن مدى إلمامه بعلم الكلام، فضلا

هذه  وكلنا أمل أن تكون    .يكون أحد أبرز شعرائه، والإجابة عن تساؤلات عديدة تتعلق بما تضمّنته أدبياته من إشارات كلامية وعقائدية مهمة

: علم الكلام، سالم، الإلهيات، الصفات  ةیالكلمات المفتاح   .الدراسة إضافة نافعة، ولو بقدر يسير، في إغناء تاريخ الفكر الكلامي الكردي

 الإلهية

Throughout history, the Kurdish nation has given rise to eminent scholars, writers, and poets whose intellectual 

and spiritual contributions to Islam in the realms of theology, language, and literature remain unparalleled. Their 

devotion, sincerity, and creative brilliance have left indelible marks on the cultural and religious heritage of 

their people.  Among these distinguished figures stands the poet Salm, a pioneering voice and one of the 

foundational pillars of the Babani–Sorani school of Kurdish poetry, composed in the Sorani dialect during 

the nineteenth century. Profoundly influenced by his extensive engagement with Arabic and Persian 

literature, both rich in theological and metaphysical discourse—particularly on the subjects of divinity and 

divine attributes—Salm infused his poetry with deep theological reflection. His verses reveal not only artistic 

mastery but also a profound engagement with the intellectual and spiritual traditions of Islam. Salm’s collection 

abounds with theological imagery and terminology, reflecting the strength of his faith and the depth of his 

cultural and intellectual formation, illuminated by the radiance of the Qur’an and the Prophetic Sunnah. 

Accordingly, this study seeks to explore the extent of Salm’s theological insight, highlighting his role as both 

poet and thinker, and to underscore his contribution to the evolution of Kurdish religious and philosophical 

thought. Furthermore, the research aims to address several essential questions regarding the theological and 

doctrinal dimensions embedded within his poetry. It is hoped that this study will serve as a meaningful 

addition—however modest—to the enrichment of the Kurdish intellectual and spiritual legacy. 

Keywords: Theology, Salem, Theology, Divine Attributes 

 المقدمة
سيعود إلى الأرض بعد أن رفعه الكوكب سالمُ، أشعار صفراء سيصبح   عن الوطن، الشعر الكلاسيكى  سالمدارت الأيام، خطوات أثقلها قرار بُعد  :  

ي وبعد لونها شاحبا، لقد كان تأكيد نهاية على أرضية اختلط فيها بياض السبك الهندي بسواد السبائك الأخرى، بين قرب العودة إلى وطنه المتفان



40

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

يحيي   تنفيذه مساحة تختلف فيها البسالة، تفاؤل العودة لم يؤخر ما كان منتظرا، فأصحاب المواساة سيرددون إلى الأبد: رحل عنا شاعر مغوار كي 
، وهذه المرة أصبح الوداع يسابق نفسه بين وداع سابق ووداع لاحق، كون الوداع يجعل حركة الوقت بطيئة بهفينا آمال العودة المنتظرة إلى أمارة به

للصداقة والقرابة بينه و بين نالي؛ دمعة مشتركة   .تتثاقل فيها الخطوات وتتسارع الذكريات في السليمانية التي لا تستطيع أن تختار منها شيئا محددا
اخترت مصيري، فالقريب  تذرف بعيدا عن التنافس وقريبا جدا عن المراسلات الشعرية، كأنما قال سالم )خال نالي( لنالي: أمسك بيدي حتى ولو  

وفي آخر المطاف سيرتجف جسده، فدموع الرحيل تلخص الانهزام أمام نفسك وأمام قرار اتخذته بنفسك، وستستفيق بعدها لتدرك أن   .وطن صغير
" من الشعراء والعلماء البارزين في عصره، وممّن أوتي سحر البيان في شعره، فقد صاحب قران سالمأصبح " عنف الوداع كان قاسيا رغم حتميته.

وذلك صار من أشهر الشعراء الكُرد في القرنين الأخيرين، وصارت قصائده حديث العامّ والخاصّ في بلاد الكرد والفرس، وشغف الناس بها كثيرا،  
على أطياف المجتمع الكُردي المختلفة  "  أديبيا، ومصلحًا اجتماعيًّا، ومنفتحًا  سالممية. فقد كان "لقوّة موهبته الشعريّة، ولعمق ثقافته الدينيّة والكلا

" يتحلّى بروح دينيّ عميق، يظهر ذلك في قصائده  سالمفي عصره من الحكّام والمحكومين، فهو كان يخالط الحكام البابانيين، ويجتمع بهم. وكان "
)ص( والصحاية، والأبيات التي تتركز على جانب الإليهات والأسماء والصفات الإلهية، وكان أيضًا يحمل هموم أبناء    التي كتبها في مدح الرسول

؛ العالمَ الدينيّ شعبه الكُردي، ويتغنّى بأمجادهم، وصار من أوائل مَن حثَّ الكتّابَ وأهلَ المعرفة ليكتبوا بلغتهم الأم؛ اللغة الكُرديّة. إنّه يمثّ  ل بحقٍّّ
ه للترّقي بأبناء شعبه إلى حالة أفضل، ولينشر بينهم الفهم الصحيح للدين  الموسوعيّ الذي يحمل الإحساس الدينيّ والوطنيّ، ويسخّر علومه ومواهبَ 

" خلفه لَيحملُ مسائل متشعّبة في علوم كثيرة، فإمكان المثقفين في الحقول العلمية  سالمالإسلامي الحنيف، وأنّ الأشعار والقصائد التي تركها "
ان جامعًا الإسلاميّة أن يدرسوا أشعاره، كلٌ حسب تخصّصه المعرفي، فسيجدون أنّ لهذا الشاعر سهمًا كبيرًا في كل هذه المجالات العلمية، وأنّه ك

 للمعارف الدينية والأدبيّة والإنسانيّة.   
 منهج الدراسة 

 المنهج الوصفي التحليلي، بوصفها الأنسب لدراسة النتاج الشعري وتحليل مضامينه، ولا سيما ما يتعلق بالقضايا الكلامية. ة : اتبعت الدراس
 هدف الدراسة

كما أنها   .تهدف الدراسة إلى إبراز دور الشاعر في طرح تلك القضايا الكلامية، وبيان كيفية تجسيدها في شعره بصورة تعكس إيمانه العميق:  
تجاوز حدود  تمثّل في الوقت نفسه قراءة متفانية من خلال أبيات شعرية وغزلية للمسائل الكلامية، بما يمنح القارئ والمتتبع للأدب بعدًا معرفيًا ي

أن تناوله أحد   – ا بحسب اطلاعن – البحث الأدبي الخالص إلى ملامسة قضايا الفكر الديني والفلسفي والكلامي، ونرى أن هذا الموضوع لم يسبق 
 .الباحثين بهذه الصورة، مما يضفي على هذه الدراسة طابع السبق والأصالة

 أهمية الدراسة
 :: يحمل كل دراسة أبعادًا متعدّدة تُسهم في إضفاء مزيد من الوضوح على موضوعه، وفيما يلي نعرض ملخصًا موجزًا لهذه الدراسة

ت  تُعدّ هذه الدراسة الأولى من نوعها التي تتناول جانب الإلهيات في شعر الشاعر سالم، إذ يمكن القول إن ديوانه بأكمله زاخر بالموضوعا -
 الكلامية والعقائدية.  

 تولي الدراسة عناية خاصة بموقفه تجاه الأسماء والصفات كما صوّرهما سالم، وذكل من خلال عدد وافر من أبياته الشعرية.  -
 تُقدّم الدراسة قراءة شاملة لديوان سالم الذي أعاد في مواضع كثيرة صياغة الموضوعات المتعلقة بباب الإليهات في قالب شعري.   -
ا يبرز من خلال ذلك أهمية إجراء قراءة علمية ومعاصرة للعلاقة بين الدين والشعر والأدب الكردي. ومن ثمّ، فإن الدراسة هذه؛ تشكّل مرجعً   -

 .مهمًا للباحثين اللاحقين الراغبين في تناول شعر صاحبقران من منظور دينى وكلامي وعقدي
 الدراسة: أسئلة

لشاعر  في حقيقة الأمر؛ تطرح هذه الدراسة جملةً من الأسئلة البحثية التي تنطوي في ذاتها على إشكاليات منهجية ومعرفية، من أبرزها: من هو ا 
ين، بحيث  سليم؟ وما مكانته الأدبية والفكرية؟ إلى أي مدى تتجلى مفاهيم الإليهات في أشعاره وغزلياته؟ ولماذا لم يذَع صيته من قبل بعض الباحث
طقية وسائر لم يُمنح له الاهتمام الكافي من المنظور الديني؟ كما تُثار تساؤلات أخرى حول حضوره في الجوانب الدينية والفلسفية واللاهوتية والمن 

الم وإسهاماته في  مجالات الشريعة. وقد سعت هذه الدراسة إلى الإجابة على هذه الأسئلة وغيرها بعمق وشمولية، بما يتسهم في توضيح موقع س
 .الفكر الديني والأدبي الكردي

 الموضوع اریأسباب اخت



41

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 هناك أسباب وتداعيات كثيرة كتبت من أجلها هذه الدراسة، ولكن نكتفي بذكر سببين منها: : 
بأي دراسة مستقلة أو بحث معمّق من قِبل الباحثين   –حتى الآن    –لم يحظَ    سالمإنّ الجانب الكلامي واللاهوتي في حياة شاعر كردي مثل   -

لى  والكتّاب، وهو ما جعلنا نرى في تناول هذا الموضوع ضرورة علمية وأكاديمية. فاختيارنا لهذا البحث ينطلق من الحاجة إلى تسليط الضوء ع
في القضايا الكلامية والعقائدية، وبيان أثره في الأدب الديني الكردي. كما أن هذه الدراسة تمثل دافعًا لإجراء المزيد من البحوث    سالمإسهامات  

 .حول هذه الشخصية البارزة، وتسهم في الوقت نفسه في إثراء المكتبة الكردية بمضامين جديدة
وبصفتي باحثًا في هذا المجال، فقد تتبعتُ معظم ما كُتب عن سالم خلال سنوات منصرمة، غير أنّي لم أقف على أي بحث أو دراسة تعالج   -

 .هذا الجانب تحديدًا، الأمر الذي يضاعف من أهمية هذه الدراسة وفرادتها في هذا الحقل العلمي
 خطة الدراسة

، وقد تكونت على مبحثين رئيسين: الأول تناول الجوانب "الإشارات الكلامية لدى سالم صاحبقران في باب الإلهيات"تأتي هذه الدراسة بعنوان  
لمطبوع. وتُختتم الاجتماعية والثقافية لحياة الشاعر. أما المبحث الثاني فعُني بأهم القضايا الكلامية في باب الإلهيات كما تجلّت في ديوانه الشعري ا

 .ع المعتمدةالدراسة بأبرز الاستنتاجات المتوصل إليها مع قائمة المصادر والمراج
 المبحث الأول: سالم وسيرته الشخصية والثقافية

 أولا: حياته الشخصية. ثانيا: حياة سالم الثقافية والاجتماعية المبحث الثاني: الموضوعات الكلامية من خلال أبياته في باب الإليهات
 تعالىأولا: الوجود والقدم. ثانيا: الأسماء الحسنى. ثالثا: التوحيد والفردانية رابعا: الصفات الإلهية . خامسا: التنزيهات والمنفيات عنه 

 المبحث الأول: سالم وسيرته الشخصية والثقافية
 أولا: حياته الشخصية 

، كونه شاعرا كرديا شهيرا، وهو من أكثر الشعراء غموضًا من الناحية الدينية، بقرجهنمیم(: ويُلقب  ١٨٦٩- ١٨٠٥سالم ) ولادته ووفاته:    .أ
، بن محمد بگ بن أحمد بگ، من سلالات صاحبقرانگ  والذي يندب بؤس الحياة الدنيوية، ولم تجرَ حوله أية دراسات تذكر. واسمه عبد الرحمن ب

م( في السليمانية، عاصمة الثقافة في إقليم كردستان، وهو من سلالات صاحبقران؛ وكان أيضا من سلالة الفرسان الاثني عشر  ١٨٠٥وُلد عام )
، تبدأ عائلة صاحبقران في السليمانية بأحمد بگ المعروف بأحمد بگ الكبير، الذي كان أحد  ناليمن مريوان، وتلميذًا بارعا لمدرسة ملا خدر  

  گم(، انتقل أحمد ب١٧٦٣ - ١٧٤٧فرسان مريوان الاثني عشر، وبناءً على طلب خالد باشا الباباني بوصفه حاكما للبابانيين وقتئذ بين عامي ) 
  محمود قره جهنمي، والد سالم الشاعر، و  بگ  محمد إلى قلعة جوالان عاصمة إمبراطورية بابان. كان لأحمد بگ ولدان:    من سنندج الأردلانيه

يُعرف باسم قره جهنمي   گتنحدر هذه العائلة من قرية قره جهنمي قرب سنندج؛ لذلك، ظل محمد ب  ١.الكردي  بگ  مصطفىوالد الشاعر الفذ  ،  بگ
 2م( ودُفن في تل سيوان بالسليمانية.١٨٦٩لعظمته وكرمه ومكانته الرفيعة. توفي عام ) في السليمانية. وقد أطلق عليه البابانيون لقب صاحبقران

لقد بذلنا جهدًا دؤوبًا في تتبع مختلف المصادر التاريخية والأدبية التي تناولت سيرة سالم، إلا أنّنا لم نعثر على أي إشارة   :زواجه وأولاده  .ب
 صريحة تتعلق بزواجه أو إنجابه للأولاد. بل إنّ بعض سلاسل النسب الخاصة بآل صاحبقران تؤكد أن سالم لم يتزوج أصلًا، وهو ما يفسر خلوّ 

تتلمذوا على يديه، وربما   طلاب  أما فيما يخص الجانب التعليمي، فلا توجد لدينا أدلة أو شواهد تاريخية تُثبت وجود    .أي ذكر لذرية له   المصادر من
  مولانا خالد النقشبندي يعود ذلك إلى طبيعة حياته المليئة بالمعاناة والتنقلات المستمرة. في المقابل، أشار سالم نفسه في بعض أشعاره إلى أنه يعدّ  

وأنّ غياب الحياة الزوجية    .معلمين بارزين له، وقد انعكس أثرهما بوضوح في تكوينه الروحي والفكري، وكذلك في أسلوبه الشعري   ملا خضر ناليو
البًا ما  والأسرية عن سيرة سالم قد أسهم بدرجة كبيرة في تشكيل شخصيته الشعرية المرهفة، إذ انعكس شعوره بالوحدة والانعزال على أبياته التي غ

له ملاذًا روحيًا يعوّض عن ذلك النقص. ومن هنا    تنبض بالألم والحزن العميق. فقد حرم من دفء الأسرة ومؤازرة الأبناء، فكان الشعر بالنسبة 
غة المعاناة يمكن القول إنّ تجربته الحياتية القاسية، مقرونةً بالوحدة، قد زادت من حساسيته الفكرية والوجدانية، ومنحته قدرة استثنائية على صيا

 .كابداته الذاتية في آنٍّ واحدالإنسانية بلغة شعرية مدهشة، حتى غدا صوته الشعري مرآة صادقة لأحوال عصره وم
الذي كان أيضاً ابن    ٤ونالي   ٣أما أصحابه ومعاصروه فيمكن أن نحصيهم من بين هذه الشخصيات منهم: مولانا خالد النقشبندي معاصروه:   .ت

 :.. وعظماء آخرون. ويقول سالم بنفسه عن معاصريه ٦ومحوي  ٥والكردي والحاج قادر الكوئي - أن سالم كان خالا لنالي الشاعر – لسالمأخٍّ 
 فمن جانب "نالي"و "محوی"، ومن جانب آخر "سالم" و"كوردي" 

 حيث كانوا ينشدون الرّجاء من "مولانا" في ساعــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــة تفننهم



42

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 
 امتطــــــــــــــــــــــــــــــوا صهوة المضمون في ميدان البلاغة 

 فكانوا بحق فرساناً لا يجارون في منطقة بابان
 

 وحين وصل سرير الطبع ليقرظه مقــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــراظ التعليم 
 7أصبح سالم و محوي يلتسمون ركاب المحبوب في زمانهم 

 
 وقال الحاج قادر الكوئي عن معاصري سالم:

 إنّ كلًا من "سالم" و"محوي" و"الشيخ رضا" و"خسته"
 8أربعــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــة شعراء كلهم بـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــارزون.

 أي: لهم شأن عظيم في نظم القريض والقصائد. 
الناحية  ثانيا: حياة سالم الثقافية والاجتماعية فإن قصائده تظهر بوضوح مدى عظمته    الثقافيةو  الشخصيةإن نريد أن نتطرق إلى سالم من 

لاقتصاد؛ كما الفكرية، كان على دراية كاملة بالدين والشريعة واللغة الكردية والعربية والأدب الفارسي وعلم الفلك والتاريخ والأساطير والسياسة وا 
يم الهمداني وحافظ الشيرازي. وعدّ كلا من ملانا خالد  كان يجيد الكردية والفارسية والعربية والتركية. تأثر بشكل كبير بالأدب الفارسي، وخاصة كل

ون عدد الأبيات وقارن بين شعرهما. يحتوي ديوانه من الشعر الكردي والفارسي، وقد يك  -كما سبقت الإشارة إليه-النقشبندي و نالي معلمين له  
حرية ومذهلة،  المفقودة أعلى من الباقي. يعد واحدا من هؤلاء الرجال العظماء النادرين جدًا الذين لديهم القدرة على مطاردة الألم وكتابته بطريقة س

 - اب المسرح اليوناني القديمهما اثنان من أهم كت-وكان سحر لغته وقدرته على كتابة الألم لا يقلان عن المآسي العظيمة لسوفوكليس وأسخيلوس  
كان أسلوب شعره معقدا ومركبا، وذلك؛ كان نتيجة حياته الصعبة والمرهقة. اختار أصعب أسلوب يسمى الأسلوب الهندي الذي لا يفهمه سوى 

شهدت كردستان في مطلع القرن  ٩القليل من الناس بدلًا من الكتابة! كونه رجلا أنهى كل معاناته وحيدًا، وكان جسده ضعيفًا، هزيلًا، ومتألمًا. 
ل علامة  التاسع عشر اضطرابًا عميقًا، إذ انقسمت البلاد بين قوتين عظميين: الدولة العثمانية والدولة الصفوية. وقد جاءت معركة چالديران لتشكّ 

فوي، وغدا للعثمانيين الغلبة في الميدان.  فارقة في تاريخ المنطقة، حيث انهزم الشاه إسماعيل الصفوي أمام السلطان العثماني، فتراجع النفوذ الص
ج بين على إثر ذلك، تضاءل شأن الإمارات الكردية، لاسيما إمارتَي بابان وأردلان، اللتين فقدتا استقلال قرارهما، وصارتا تتحركان كقطع شطرن

ملبّد بالفتن والصراعات ولد سالم، فكان نتاجًا طبيعيًا  أيدي القوى الكبرى، تتأثران برياح السياسة دون أن تكون لهما سلطة فعلية. وفي هذا الجو ال
الواقع السياسي على شعره وفكره، فصاغ رؤيته الوجودية واللاهوتية في إطار من   المليئة بالتحولات. انعكس هذا  التاريخية  القلق  لهذه المرحلة 

، فقد امتاز المجتمع الكردي آنذاك بخصائص مركّبة. فمن جهة، كان الكرد موصوفين بالشجاعة  الاجتماعيةأما من الناحية  .والبحث عن الثبات
ة،  والبأس في الحروب، يفاخرون بالبطولة في ميادين القتال، ويُذكرون بين الأمم كأصحاب بأس شديد. ومن جهة أخرى، اشتهروا بالكرم والمروء

لمطالبة بحقوقهم. ولئن تحدثت المصادر التاريخية عن شجاعتهم الميدانية، فإنها لم تُغفل صفاتهم والتسامح والنبل، وبفخرهم القومي وحرصهم على ا
لقد وجد سالم نفسه في وسط هذه الثنائية: قسوة الواقع السياسي من جانب،    .الإنسانية الرفيعة التي جعلتهم موضع إعجاب حتى في زمن المحن

ثم جاءت أشعاره انعكاسًا حيًّا لما عاشه، إذ عبّر عن هموم قومه وآمالهم، واستحضر في أبياته صورة    وثراء القيم الاجتماعية من جانب آخر. ومن
ة والرجاء أمة تُكابد الصراع بين قوى كبرى، لكنها لا تتخلى عن كرامتها ومروءتها. وهكذا غدا سالم لسان حال عصره، وصوتًا شعريًا يخلّد المعانا

 .10دة التجربة السياسية وسمو التجربة الثقافية والاجتماعيةمعًا، جامعًا في شعره بين حِ 
 المبحث الثاني: الموضوعات الكلامية من خلال أبياته في باب الإليهات

وفعلًا واعتقادًا.  إنّ عقيدة التوحيد في الإسلام تقوم على إيمان العبد بتفرّد الله تعالى بصفات الكمال المطلقة، وإفراده بجميع أنواع العبادة، قولًا  
في ذاته وصفاته    فالمسلمون وحّدوا الله سبحانه وأثبتوا له صفات الكمال والجلال، ونزهوه عن كل نقص وعيب، كما نزهوه عن مماثلة المخلوقات

وأفعاله. فهو سبحانه كما وصف نفسه في كتابه، وكما وصفه رسوله صلى الله عليه وسلم، من غير تحريف ولا تعطيل، ومن غير تكييف ولا تمثيل. وبذلك تحققت  
الشعري قد تلمّح إلى  في ديوانه    سالماعقيدة التوحيد الصافية التي تعدّ الركيزة الأولى والأساس الأعظم في الدين الإسلامی، ولذلك يمكن القول إن  

وهي صفة     :الصفات النفسية  :جملة من صفات الله تعالى التي تناولها المتكلمون في مؤلفاتهم، والتي جرى تقسيمها تقليديًا إلى ثلاثة أقسام رئيسة



43

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

وهي ما دلّ على سلب ما     :الصفات السلبيةخاصةً، إذ هي نقيض العدم، وإدراك معناها أمر بديهي لا يحتاج إلى اصطلاح أو برهان.    الوجود
العلماء في خمس صفات:   يليق بالله تعالى، وقد حصرها  التعدد(،    الوحدانيةلا  الحدوث(،    والقدم)نفي  الفناء(،    والبقاء)نفي   والمخالفة)نفي 

الصفات الثبوتية التي دلّت على معانٍّ   وهي   :صفات المعاني   .)نفي الاحتياج لغيره(  بنفسه  تعالى  وقيامه)نفي المماثلة للمخلوقات(،    للحوادث
، والبصر،  والسمع،  والحياة،  والعلم،  والإرادة،  القدرة وجودية قائمة بالذات العلية، وتستلزم لها أحكامًا مخصوصة، وقد أقرّ العلماء منها سبعًا:  

 نبدأ بالتطرق إلى وجوده وعدمه:  11والكلام. 
إنّ المسلمين ذهبوا إلى أن العالم محدثٌ، وأن الله هو محدثه، قد أخرجه من العدم إلى الوجود، بمعنى: أنّ الله كان ولم يكنْ  أولا: الوجود والقدم

أهل الحق،    معه العالم، ثم كان ومعه العالم. للناس في وجود العالم  أربعة مذاهب، ذكر الغزالي ثلاثة منها نُوردها مبسوطةً:المذهب الأول: فرقةٌ 
فرقةٌ  د رأوا أن العالم حادثٌ، وعلموا ضرورة أن الحادث لا يوجد بنفسه فافتقر إلى صانع، فيعقل مذهبهم في القول بالصانع. والمذهب الثاني:  وق

دل على بطلانه. والمذهب الثالث:  أخرى هم: الدهرية، وقد رأوا العالم قديماً كما هو عليه ولم يثبتوا له صانعاً. ومعتقدهم مفهوم وإن كان الدليل ي
المذهب    ١2مذهب فريق من الفلاسفة، فقد رأوا أن العالم قديم، ثم أثبتوا له مع ذلك صانعاً، وهذا المذهب بوضعه متناقض لا يحتاج فيه إلى إبطال.

المذهب -الرابع: وهم: الفلاسفة الطبائعيون، الذين ينكرون وجود الخالق تعالى، وينكرون أيضاً كونه علة لوجود العالم، كما قال نظراؤهم أصحاب  
مادة والصورة جوهر  ويقولون: بأن للعالم أصلًا مادياً هو » الهيُولى «، وأنها مادةٌ قديمةٌ تتشكل باستمرار في صور شتى، فيتكون من ال  -الثالث

 وقد أثبت سالم صفة القدم وهي من الصفات السلبية قائلا: ١٣إسمه» الجسم«. 
 كلُّ الخلائقِ بينَ يديكَ، كالعصفِ المأكولِ في هواكَ 
 14قديمةٌ أم حديثة، كلها عندكَ حادثةٌ؛ وأنت قديم بذاتِكَ 

وفرادنيته الله  قدم  إلى  يشير  آخر  مكان  وأفعاله  وفي  وصفاته  تعالى  الله  ذات  عن  التعدد  نفي  ومعناها  ودقيق:  أعمق   .بشكل 
أعضاء،    فـوحدانية الذات تعني أن الله سبحانه وتعالى واحد في ذاته، لا نظير له ولا شريك، وهو خالق العالم ومُحدثه، ليس مركبًا من أجزاء أو

وأما وحدانية الصفات، فمعناها أن صفاته سبحانه ليست متعددة من النوع الواحد، فليس له ـ جل شأنه ـ قدرتان    .لأن التركيب من صفات المخلوقات
وأما وحدانية الأفعال، فتعني أنه واحد في أفعاله لا شريك له، أي أنه لا  .أو إرادتان أو علمان، بل له قدرة واحدة، وإرادة واحدة، وعلم واحد مطلق

 حيث يقول: 15دبيره. يوجد إله آخر يشاركه في خلق العالم أو ت
نا حادثون، وفردُهمُ مجاز بلا يقين   جميع حُكّام الدُّ
 16فَدُنْ مني، أُبدي لكَ سِرّ الفردِ القَديمِ، مُهيمنَ التكوينِ 

الروح والنفس  إن سالم يؤكد هنا علی أن الله يجب أن يعبد لا غير ولا نركع لغيره ولا نسجد إلّا له فإنه أهل للعبادة، وأن عبادته تمتلك جذورها في 
 الإنسانية. 

اختلفت الفرق في أنه سبحانه وتعالى شيء؟ والاختلاف على قولين: القول الأول: فذهب الجهم بن صفوان إلى أنه ليس    ثانيا: الأسماء الحسنى
الله شيء،    بشيء، والقول الثاني: ذهب الأشاعرة إلى أنه يجوز أن يسمى الله شيئاً، وأن من متعلقات الوجود شيئية الله تعالى؛ أي: جواز القول بأن

إنّ الله شيء بخلاف الأشياء، وإنّه شيء بحقيقة الشيئية غير أنّه لا جسم ولا صورة، ولا يحسّ ولا يجسّ، ولا يدرك   :ية اللهوالمقصود من شيئ
[  قد أثبت  ١٩نعام:  ﴿ قُلْ أَيُّ شَيْءٍّ أَكْبَرُ شَهَادةً قُلِ اّللِّ شَهِيدٌ بِيْنِي وَبَيْنَكُمْ ﴾ ]الأ بالحواس الخمس،وقد بوّب البخاري في صحيحه فقال:" » باب«:

وقد أتى سالم في أماكن عدة من ديوانه الشعري إلى ذكر أسماء   ١٧الله عزّ وجل نفسه شيئاً، وسمى القرآن شيئاً وهو صفة من صفات الله تعالى".
 حيث يلوذ باسمه الفتاح قائلا:الله تعالى، 

ــــــــــــــــوفي؛ كرِ الصُّ بّاني والسُّ  أُغـــــــــــــــلِقَ بابُ العِشقِ الرَّ
 18لذا؛ إفتحْ لنا يا مفتح الأبواب بابًا إلى حضرتِكَ 

 ويشير إلى اسم الستار أيضا: 
 لا أبالي؛ فليقتلني الجاحد والمتترّس
 19لأن الستار  هـــــــــــــو يقيني ويحفظني

 ويذكر اسم الكريم، ويدعو نفسه بأن لا يطرق بابا غير بابه:
بُل،   أيا سالمُ، إن ضاقت بكَ السُّ



44

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 20فلا ترجُ كَرَمًا إلا مِن الكــــــــــــــــــــــــــــريمِ
 ويقسم باسمي الرحمن والرحيم:

 ــــــــــــــــــــــــــــــود أقسم بســــــــــــــــــــــــــــــورة اللَّيلِ إن زُلفــــــــــــــــــــــــــــــــــــــك أســــــــــــــــــــــــــ
 21وبالرَّحمنِ والرحيمِ، فما يرجى منك الوَفاءٌ ولا رَحمة 

 وفي أماكن أخرى من ديوان يشير إلى أسماء الله تعالى كثيرة مستخدما كلتا اللغتي الكوردية والفارسية قائلا: 
 إن جميع أمري بيدِ الله تعـــــــــــــــــــــــــــــــالى:

 الكريم والرحيم والغفور  و الودودْ 
 هو المتصرِّفُ في سرِّي وعلَني

 إليه الرجوعُ والخلــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــودْ 
 22وما ليَ ربٌّ سواه معبــــــــــــــــــودْ 

 باسمي العظيم والكريم قائلا: سالميحلف 
 أقسم بالعظيمِ الكريمِ، يا مَــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــولايَ الجليل 

 23الشراب دونما وجهِكَ المضيء، مثل السم القاتل 
 في هذه الأبيات يذكر أسماء الله الحسنى متأثرا بالحضارة الإسلامية.  سالمومن الواضح أن  

نجد لديه بعض الأبيات تشير فينة إلى توحيد الله تعالى والإيمان بوحدانيته، وفينة أخرى إلى أنه كيف خلق الله تعالى نقطة  ثالثا: التوحيد والفردانية
 وشم المعشوق ويظهر من خلالها فردانيته ووحدانيته، فيقول:

 أصبحت نقطةُ خالِكَ تظهر  سرّ التوحيد 
 24وأن ألف قامتِك تبــــــــدي لــــــــــــــــــــــنا التجريدَ 

 ويشير إلى قدرته وفردانيه تعالى معا في معنى هذا البيت:
 ما أجمل وجهك الذي تجلّت فيه صنعةُ الخالقِ 

 25وسرُّ وشمة شفتك؛ يبيّنُ فردانيةَ الله الباقي
 وفي أماكن عدة من ديوانه نرى بشكل جلي وواضح أنه أقرّ بأن الله واحد لا إله إلا هو، وذلك أوج التوحيد والاعتراف بوحدانيته تعالى:

 أيا سالمُ؛ أن الله واحد وليس اثنين
 26"وحــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــده لا إله إلا هو"
 ويوحد الله تعالى في موضع آخر قائلا بكل وضوح:

 يا عابِدَ الأصنامِ، دَعْ عنكَ وَثَنَكْ 
 27واسجُدْ لِمَن لا يُرتجى سِواهُ، رَبَّكَ 

 وبعد ذلك يأتي ليشير إلى التلفظ بالشهادة حين نزع الروح متلمسا بزمام إيمانه القويم بيوم القيامة، قائلا:
 أيا قلبي، إذا آمنت بيوم القيامة إيمانًا صادقًا 

 28فاذكر دومًا لفظَ الشهادة، وآمن بأركان الإيمان الباقي 
 لذا نرى أنه أشار إلى صفة الوحدانية أو التوحيد التي هي من قبيل الصفات السلبية. 

إن عقيدة الإسلام في التوحيد عبارة عن اعتقاد العبد وإيمانه بتفرد الرب بصفات الكمال، وإفراده بأنواع العبادة،  فالمسلمون  رابعا: الصفات الإلهية 
وحدوا الله تعالى ووصفوه بصفات الكمال، ونزهوه عن جميع صفات النقص، وعن أن يماثله شيء من المخلوقات في شيء من الصفات، فهو 

 2٩ولم يصفوه إلا بما وصف به نفسه سبحانه، ولم يشبهوه بشيء من خلقه، لا في ذاته ولا في صفاته ولا في أفعاله. موصوف بصفات الكمال،  
، الوجود: وهي  صفات نفسية.  ١ولذلك يمكننا أن نشير إلى تقسيم الصفات التي تَلمّح إليها نالي في ديوانه، حيث قسمها العلماء إلى ثلاثة أقسام:  

وهو نقيض العدم، وإدراك معناه بديهي لا يحتاج إلى تواضع، فكل ذي إدراك يدرك معنى وجود نفسه، كما يدرك إعدام كثير من الأشياء غير 
: وهي ما كان مدلولها سلب صفة لا تليق به تعالى، التي  صفات سلبية.  2الموجودة، وسميت نفسية لأنها تدل على الذات دون شيء زائد عليها.  



45

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

: هي ما دل على معنى صفات المعاني.  ٣.  بنفسه  تعالى  وقيامه،  للحوادث  والمخالفة،  والبقاء،  والقدم،  الوحدانيةتضمنت خمس صفات هي:  
، والكلام،  والبصر،  والسمع،  والحياة،  والعلم،  والإرادة،  القدرةوجودي قائم بالذات، تستلزم له حكما معينا، والصفات التي أقر العلماء عليها هي:  

المعاني السبع المذكورة، وهي كونه تعالى: قادرا،  الكون واختلفوا في صفة   . وهذه نفسها صفات معنوية و هي الأوصاف المشتقة من صفات 
 ومريدا، وعالما حيا، وسميعا بصيرا، ومتكلما. وقد اتفق المسلمون من فلاسفة ومتكلمين على اختلاف مدارسهم من جهمية وأشاعرة وماتريدية

  ، بأن الله تعالى متصف بجميع صفات الكمال الثبوتية الواجبة لذاته، المنزه عن جميع سمات النقص، والتي أطلقها الباري تعالى على نفسهوحنابلة
 قائلا:  -سبحانه-في أماكن كثيرة، حيث يلمح إلى صفة القسيم المندرجة تحت معاني صفة المدبر  سالموهذه الصفات قد أشار إليها ٣٠الكريمة.

 آه  على سالم  الذي لا ينالُ من القسيم يومَ القيامة قسمة الرحمنِ 
 31ســـــــــــــــوى الحزنِ والهمِّ والغـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــمِّ في دروبِ الزمانِ 

 إلى نور وجود الله تعالى وتجلياته المنعكسة على جميع الخلائق، قائلا:  وفي مكان آخر يتلمح
" تجلّية ومظهرة للحقُّ على الخلائق   نرى آية "كلَّ شيء 

 32حيث وقع على حجابِ محيّاكَ إشراق ونور الألوهية
 ويتحدث عن صنعة الله تعالى في الموجودات بهذا الكمال الفائق، قائلا:

 ليس في الوجودِ مخلوقٌ يُضاهيها جمالاً 
 "  33"تعــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــالى خالق الإنسان من طين 

 والبيتان بدورهما يشيران إلى الصفات النفسية التي هي الوجود. ويقول في مكان آخر بشكل أوضح من غيره:
 تشهدُ الخلائقُ بعظمةِ صنعِكَ وخلقك الإلهيِّ 

 34فلا يقتصرُ أثرُهُ على المخلوقاتِ، بل على الشابِّ والشيبِ 
ويشير إلى صفة الكلام، حيث يتوجه سالم إلى باب رحمات الله ويتحدث عن أنفاس عيسى )عليه السلام( ومناجاته مع موسى )عليه السلام(،  

 قائلا:
 إن أنفاسَ نفخِ عيسى والكلامَ مع موسى في جبل الطورِ 

 35قطرةٌ من بحركَ المتسعِ، حيثُ إنهما شاهدين على ذلك 
 وفي مكان آخر يحلف من خلال استخدام كلمة )الكليم( صفة لموسى )عليه السلام( الذي تكلم مع الله في جبل الطور:  

 أقسم بتجريدِ عيسى وكليمِ موسى
 أنَّ خالَ وجنتِكَ سِحرٌ يَسبي النفوسا

يشير في موضع آخر إلى صفة العلم التي  و   والبيتان يشيران إلى صفة الكلام التي هي من قبيل صفات المعاني، وأقر بها الأشاعرة والماتريدية.
 تندرج تحت صفات المعاني، ويقول:

 إن حيرتي للحُسنِ تُهدي فـوائد أقسم بالله العَليم 
 36أنا أعرف فحسب كيف أوزع الحُسن للمعشوقِ والوَجْد لي 

 وكذلك يتوجه إلى معشوقه أيضا مشيرا إلى علم الله تعالى وحده بخلق المخلوقات: 
 فالُله يعلَمُ وحده كيفَ أنشأَك 
 37قامتُك شعرٌ، ووجــــــــــــــودُك وَتَرُ 

 ويشير إلى صفتي الحياة والقدرة وهما من صفات المعاني أيضا، قائلا:
 أحييتَ بالكرمِ الوجودَ ومنحتَ الخلقَ رزقًا 
 38فلنا الشكرُ والسجودُ لكَ يا قديرا يا رحيمًا 

 ويقول في موضع آخر ذاكرا صفة القدرة: 
 إن صلابة الجبالِ أمامَ قهركَ الأزليِّ كالنملةِ في ضعفِها 

 39فالقويُّ والضعيفُ، الكبيرُ والصغيرُ؛ سيان أمامَ قدرتكَ 



46

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 ويذكر صفة القدرة بكل إيمان ويقين، فيقول:
 يعترفُ الثقلانُ يقينًا بقــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــدرةِ اِلله العليِّ 

 40فالجميعُ يذكُرونهَ قيامًا وقعودًا وعلى جنبيهِ 
 ويشير إلى صفة الخلق والصنعة قائلا:

 إن صانع الأكوانِ قد أبدعَ فيك جمالا
 41فامتزجت صدفُ الآلئِ بالبدرِ فصاغت خميرًا فتالًا 

 ويقول أيضا في مقام خلق الله تعالى للموجودات: 
 إن ثناء الله على كل مسلم فرض عين

 42لأنه خلق النور  و أوجده من الطين 
 وينطق باسم فرسه قائلا:

 يلوح في فكري مع فرسي دوما؛ 
 43بأنك الله القادر ومفرج الهم

 وفي مكان آخر أقسم بصفة الحمد وبسورتي "طه" و "يس" قائلا: 
 قَسَماً بـ"الحمدِ" و"طه" و"يس"، 

 44إنَّ سالمًا لا يَفْتُرُ عن ذِكركَ لحظة
حول أسماء الله الحسنى وصفاته العلى. وأسماؤه المذكورة والتي أجمع عليها   لسالمومما سبق؛ استطعنا قدر الإمكان أن نستعرض أبياتا عديدة  

، المحيى، أهل السنة والجماعة وجميع الفرق الإسلامية، وهي: الرحمن، الرحيم، الفتاح، الستار، الكريم، الغفور، الودود، العظيم، الجليل، العليم
في ثنايا قصائده صفات وجودية سلبية ومعنوية متأثرا فيها برأي الأشاعرة    سالملى فذكر  والمميت، المقتدر، المعبود. أما ما يتعلق بصفاته تعا

 وهي: القدرة، الحياة، البقاء، القدم، العلم، و)الخلق والصنعة والصانع( التي هي من قبيل الصفات الخبرية.
 خامسا: التنزيهات والمنفيات عنه تعالى

وقد نزّه   .45فالتنزيه عبارة عن اعتقاد المؤمن بكمال الله المطلق، وتنـزيهه عن كل نقص أو مشابهة للمخلوقين في الذات أو الصفات أو الأفعال
 في مواضع كثيرة من ديوانه الله تعالى، ولكن اخترنا الأهم منها، حيث يقول: سالم 

 إن اسم )هو( حــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــق، ألوذ به؛ فلا تردني أمـــــــــــــــــــــــام بابك 
 46فسالم المسكين مثل الدرويش قابع أمامك مناديا بـ)ياهو( 

 ويقول منزها الله تعالى بأنه لم يطلب أن يحصل له شيئا في الدنيا إلا إياه تعالى: 
 إن أطلب من الله تعالى غير عشقـــــــــــــــــــــــــــــك 

 47فلْيُهلكني الله جميع مناجاتي في السحر 
 وينزه الله تعالى عن المكان قائلا: 

 عَمِيَتْ عُيوني كيعقوبَ اشتياقًا 
 وأريد أن أراكَ، فلا تُدرَكُ العَيانُ،

 فأنتَ الإلٰهُ، ذو المَكان سَناً 
 .48وليسَ لذاتِك، يا مَنزّه، مَكانُ 

 ويشير في مكان آخر إلى سر الله تعالى بضمير "هو": 
 سِرّ الحقائق في الفؤادِ والخاطر يلوحُ لي

 49وأقولُ: "هو.. هو" ما دامَ بي نفَس يعي



47

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

  من خلال هذه الأبيات؛ نرى أنه يُظهر في بعض أشعاره صورة المتصوف المتجرد، فيصف نفسه بالعاجز القابع كالدرويش على باب الله، يناديه 
ل ما سواه، عن ك بالاسم "هو" الذي يُعدّ عند الصوفية رمزًا للحقيقة المطلقة واسمًا من أسماء الله العظمى. فالنداء بـ"يا هو" يعبّر عن انقطاع العبد

 س وتنزيه.وتوجهه إلى الذات الإلهية المحضة. ويؤكد سالم أن هذا الاسم "هو" هو عين الحقيقة واسم الله، فلا يجوز أن يُمس أو يُتناول بغير تقدي
 أهم نتائج الدراسة:
كونه أحد أعلام هذه الأمة ومن نوادر عصره علماً وأدباً وفضلًا وكرماً ونبلًا، حيث كان الكلام حول رأيه في تقرير سالم  وقد عشنا فيما مضى مع  

 علم الكلام وعقيدة أهل الحق، ويمكن إيجاز أهمّ ما توصلت إليها الدراسة فيما يأتي:
ملمّا بالعلوم الدينية واللغة الكردية والعربية والفارسية والتركية، وعالما في الفلك والتاريخ والسياسة، ومتأثرا  واسعة، حيث كان  سالموكانت ثقافة   .١

ي  بالأدب الفارسي خصوصًا بـحافظ الشيرازي وكليم الهمداني، واتبع في أسلوبه الشعري السبك الهندي حيث استخدم الرمزية والعمق الفلسفي ف 
 .تصوير المعاناة

أن ك .2 إلى  العالم، ويشير  بقدم  القائلين  الفلاسفة  آراء  قديم أزلي، والعالم حادث مخلوق، ويرفض  أن الله  والقدم  الوجود  ل  وقد يرى في مبحث 
 .الموجودات حادثة،  في حين أن الله قديم بذاته لا بداية له

الغفور،    :أما ما يتعلق بالأسماء الحسنى، فإنه أكثرَ من توظيف أسماء الله الحسنى في شعره مثل .٣ الرحمن، الرحيم، الفتاح، الستار، الكريم، 
واتخذها وسيلة للابتهال والرجاء، مما يعكس نزعة صوفية عميقة، وذهب إلى    -كما أشرنا إليه في مضمن الدراسة - الودود، العظيم، الجليل، العليم  

 .أن الالتجاء إلى الأسماء الإلهية هو طريق الخلاص واليقين الروحي
نقطة  وقد عبّر عن وحدانية الله في الذات والصفات والأفعال، مؤكّدًا أنه لا خالق ولا معبود سواه، واستخدم رموز العشق الصوفي )كالخال وال .٤

للأصنام أو   والألف( للدلالة على سرّ التوحيد الإلهي كون تلكم الرموز دلالة سيمانتيكية، ويُظهر بدوره أن العبادة الحقة هي الخضوع لله وحده، لا
 .الشهوات

. وتلمّح إلى هذه الصفات من  المعانيو صفات    السلبيةوالصفات    النفسيةوقد تناول في ديوانه الشعري إلى صفات الله الثلاثة وهي الصفات   .٥
ا  الإشارة إلى قدرة الله القاهرة، علمه المحيط بالمخلوقات، كلامه لموسى وعيسى، حياته وقدرته التي تحيي الوجود وتمنح الرزق؛ وأكد أيض  :خلال

 .أن كل الكمالات لله وحده، وأن صفاته تنزَّه عن النقص
يعبّر عن الفناء في الذات الإلهية بنداء "هو   أنت الإله ذو المكان سَنًا، وليس لذاتك يا منزّه مكان، :نزّه الله عن المكان والجهة والجسمية، قائلاً  .٦

 .يرى أن ذكر الله وحده غاية الحياة، وأن طلب غيره نقص في التوحيد هو"، كونه رمزاً للحقيقة المطلقة في التصوف،
الف .٧ المستقاة من  الكلامية  الإشارات  فيه  تتجلى  الخالص،  والتوحيد  الصوفية،  والنزعة  الفلسفي،  العمق  بين  أبياته  يجمع  إنه  بالقول  كر وجدير 

علم ا لالإسلامي الأشعري والماتريدي، ممزوجة بلغة وجدانية تنطق بالألم الإنساني والحنين إلى الكمال الإلهي، استطاع أن يجعل من شعره منبرً 
ن  الكلام الصوفي، يعرض فيه مفاهيم الوجود والقدم والصفات الإلهية بلغة رمزية مؤثرة، يمكن وصفه بأنه شاعر إلهي صوفي  إنساني، يعبّر ع

 خلجاته والتجربة الإيمانية من خلال رمزية العشق الإلهي وعمق المعاناة. 
 البحث هوامش

 
م، كان أديبا  ١٨١2- هـ  ١22٧هو مصطفى بن محمود بگ بن أحمد بگ؛ من أسرة صاحبقران المشهورة بالسليمانية، ولد في السليمانية سنة  ١

اللهجة  لقبين: الأول: كوردي، والثاني هيجري، ومن أشهر شعراء  لنفسه  الفارسي والعربي والتركي، إختار  وشاعرا عظيما ومتمرسا في الأدب 
م،  ١٨٥١  -هـ١2٦٨لجنوبية في القرن التاسع عشر، طبع ديوانه أكثر من مرة طبعات غير محققة وغير مشروحة، توفى رحمه الله سنة  الكرمانجية ا

 . 2٦-2٥: ئهنجوومهنى ئهديبان: أمين فيضي بگ، ل ينظرودفن في مقبرة سهيوان. 
؛ مشاهير الكرد وكردستان:  2٤٧-22٩مێژووی ئهدەبی کورد: عهلائهدين سهجادی، ل؛  ١٦٠-١١٧، ل مارف خهزنهدار مێژووی ئهدەبی کوردی:  2

 . ١٣-٨، ل  وهتهـی گۆڤاری ڕۆڤاردا بڵاويكردووه٧٧ دين، ژمارهبيبليۆگرافيای سالمی شاعير: بوار نووره (.٥/ص2محمد أمين زكی بك، )ج
  - هـ    ١١٩٣هو ضياء الدين خالد بن أحمد بن حسين، من عشيرة الجاف الميكايلي، ينتهي نسبه إلى الولى الكامل پير ميكائيل. ولد سنة    ٣

دالله  م فى ناحية قرداغ بمحافظة السليمانية، أخذ العلوم العقلية والنقلية من نوابغ علماء كوردستان، وأخذ الطريقة النقشبندية عن الشيخ عب١٧٧٩

https://ckb.wikipedia.org/wiki/%D9%85%D8%A7%D8%B1%D9%81_%D8%AE%DB%95%D8%B2%D9%86%DB%95%D8%AF%D8%A7%D8%B1


48

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 

: مشاهير الكورد وكوردستان ينظرم، ودفن فى الصالحية بدمشق.  ١٨2٦- هـ١2٤2الدهلوى، توفى بالطاعون ليلة الجمعة رابع عشر ذى القعدة، سنة
 . (١٩٦-2/١٨٤، محمد أمين زكي، )

وكان شاعرا عبقريا بالفطرة فى اللغات من سهل شهرزور من عشيرة ميكائيل،    ۆڵملا خضر؛ هو ابن أحمد شاويس  من سكان قرية  خاكوخ  ٤
م( وتوفي في آستانة  ١٧٨٤ولد سنة )  م، ١٩٣١هـ  ١٣٥٠الكوردية والفارسية والعربية والتركية، وله ديوان شعر رقيق، طبع قسم منه فى بغداد سنة 

نالى له بهڵگهنامهكانى عوسمانيدا: هێمن خۆشناو، (؛  ٩-٧ه ڕوانگهى سهپان كوردييهوە: عبدالحميد حوسێنى، ل  ناليى ل:  ينظرم(.  ١٨٧٧سنة )
 (. ٥، وثيقة الرقم ) SD-02254-00038-007ر.ك: 

م من كويسنجق، وختم القرآن الكريم  ١٩٠٩هو ملا محمد ابن ملا إبراهيم ابن ملا قادر ابن ملا عبدالله، من آل العلامة رسول زكي، ولد سنة    ٥
(، وقرأ مدة هناك ثم رجع إلى كويه، وقرأ أيضا لدى علماء أفاضل منهم ملا محمد الكوئي المشهور  جلبهسهرعند أبيه، وانتقل بعده إلى منطقة )

حينا إلى أن أخذ الإجازة العلمية على يده، وكذلك   ئۆمهرگومبهتىملا الكبير(، وذهب بعد ذلك إلى كركوك وبقي عند ملا عمر  –بـ)مهلاى گهورە 
مێژووى زانايانى كورد: مهلا  :  ينظر.  ١٩٧٠(، وقد توفي إلى رحمة الله سنة  وەركان شاعرا و له اليد الطولى، وتخليصه الشعري عبارة عن )دلا

 (. ٣/٣٦تاهير مهلا عبدوڵڵا بهحرەكهيى، )
م،  من )بالخ( قرية في ناحية )ماوەت( في لواء  ١٨٧٤  -هـ  ١2٦٤هو ملا محمد محوي ابن الشيخ عثمان البالخي، شاعر متصوف ولد سنة    ٦

م، في  ١٩٠٨هـ  ١٣2٦السليمانية، وقد تخلص في شعره بـ)المحوي( والمشوي بين فينة وأخرى، وله ديوان شعر طبع أكثر من مرة . توفى سنة  
 (. ١٦٣-١٦2/  2في غرفة من الخانقاه المختصة به. مشاهير الكورد: محمد أمين زكي، ) السليمانية، ودفن

 ( ١/١٣١ديوان سالم: ملا عبد الكريم المدرس، ) ٧
 . 2٣٠ديوانى حاجى قادرى، ل  ٨
،  ٦٦،  ٦2كانی،  ڕهمان گۆڤار په . هه ١٣-٨، ل  وهتهـی گۆڤاری ڕۆڤاردا بڵاويكردووه٧٧  ژماره  له   دين، كهبيبليۆگرافيای سالمی شاعير: بوار نووره  ٩

 .  چوارده فا، كتێبی ژمارهوشيروان مستهمدا: نهجه رداشی ڕۆم و عه نێوان به  تی بابان له .ميرايه٧2
 2٥- 2٤الصراع على كردستان: ن. آ. خالفين، ص  10
 (.  ٥/١٦٩) ابن تيمية، ؛ منهاج السنة النبوية:١٨٣-١٣٣شرح العقائد النسفية: التفتازاني، ص 11

 المصدر نفسه.  ١2
 ( ١/١٣١؛ شرح المقاصد، للتفتازاني، )٦٣(؛ التوحيد، للماتريدي، ص ١/٥٥تهافت الفلاسفة، للغزالي، )  ١٣
 ( ٤٨٩/ ١ديوانى سالم: ) ١٤
 . ١٣٤-١٣٣أصول الدين الإسلامي، د. رشدي محمد عليان، د. قحطان عبدالرحمن الدوري، ص    15
 ( ١٠١٦/ 2ديوانى سالم: ) ١٦
أطروحة الدكتوراه،  غريب،  ه م من خلال أشعاره: خالد حم١٩٠٦الآراء الكلامية للملا محمد البالخي محوي المتوفى  (؛  ١٤٨/ ٩صحيح البخاري، )  ١٧

 ٩٥ص
 ( ١٤٨/ ١: )ديوانى سالم ١٨
 ( 2/٧٩٧)مصدر نفسه:  ١٩
 ( ١/٦٩٦: )مصدر نفسه 2٠
 ( ١/٤٩٦مصدر نفسه: ) 2١
 ( 2/١٠١٥؛  ١/2٦2مصدر نفسه: ) 22
 ( ١/٤٩٥مصدر نفسه: ) 2٣
 ( ١/٥٦2مصدر نفسه: ) 2٤
 ( ١/٣٦٥مصدر نفسه: ) 2٥
2٦ (١/٦٧2  ،٦٧٨، ٦٧٦، ٦٧٤ ) 
 ( ١/22١مصدر نفسه: ) 2٧



49

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 
 ( ١/2٦٣مصدر نفسه: ) 2٨
 (. ٥/١٦٩، )ابن تيميةمنهاج السنة النبوية:  2٩
 . 2٣١؛  دراسات في الفرق العقائد الإسلامية: عرفان عبدالحميد، ص١٨٣- ١٣٣شرح العقائد النسفية، ص ٣٠
 ( ١/٤٥٨دوانى سالم: )  ٣١
 ( ١/٥٦2مصدر نفسه: ) ٣2
 ( ١/٦١٠)مصدر نفسه:  ٣٣
 ( ١/٣٥٧مصدر نفسه: ) ٣٤
 ( ٤٩٠/ ١ديوانى سالم: ) ٣٥
 ( ١/٤٩٦مصدر نفسه: ) ٣٦
 ( ١/٦١٠)مصدر نفسه:  ٣٧
 (١/22؛  ١/٤٨٩مصدر نفسه: ) ٣٨
 ( ١/٤٨٩مصدر نفسه: ) ٣٩
 ( ١/2٦2مصدر نفسه: ) ٤٠
 ( ١/٣٥٩مصدر نفسه: ) ٤١
 ( ١/٥٩٧مصدر نفسه: ) ٤2
 (٥٤٨/ ١؛ ١/٥١مصدر نفسه: ) ٤٣
 ( 2/٨٥٧؛  ١/٦١١مصدر نفسه: ) ٤٤
 ٤٩الجويني، الإرشاد إلى قواطع الأدلة في أصول الاعتقاد، ص 45
 ( ١/١٠٠: )مصدر نفسه ٤٦
 ( 2/٧٣٤مصدر نفسه: ) ٤٧
 ( ١/٥٤٨مصدر نفسه: ) ٤٨
 ( ٥٧٥،  ١/٦٥٠مصدر نفسه: ) ٤٩

 المصادر والمراجع:
 أ. المصادر العربية:

 ، دار الكتب العلمية،  ١٩٩2، ١الإرشاد إلى قواطع الأدلة  في أصول الاعتقاد: أبو المعالي عبدالملك، إمام الحرمين الجويني، )ط .١
هـ  ١٤٠٦أصول الدين الإسلامي، د. رشدي محمد عليان، د.قحطان عبدالرحمن الدوري، ط: الثالثة، منقحة ومزيدة، مطبعة الارشاد، بغداد،   .2

 م. ١٩٨٦
 القاهرة(.  -م، دار المعارف، مصر2٠٠٧، ٩تهافت الفلاسفة: حجة الإسلام أبو حامد محمد بن محمد الغزّالي، تحقيق: سليمان دنيا، )ط .٣
 م. ١٩٨٦التوحيد، لأبي منصور الماتريدي السمرقندي الحنفي، حققه وقدم له الكتور فتح الله خليف، دار المشرق ، بيروت، لبنان  .٤
 باكستان(.  - / مكتبة البشرى 2هـ(، )ط٧٩2شرح العقائد النسفية: سعد الدين التفتازاني)ت .٥
م، دار الكتب العلمية، بيروت 2٠٠١،  ١شرح المقاصد: مسعود بن عمر التفتازاني، قدم له ووضع حواشيه وعلق عليه: إبراهيم شمس الدين، )ط .٦
 لبنان(.  -
 م.  ١٩٧٧دراسات في الفروق العقائد الإسلامية، د. عرفان عبدالحميد، دار التربية، مطبعة أسعد، بغداد،  .٧
 م. ١٩٨٧ –  ١٤٠٧القاهرة، ط: الأولى،  –هـ( ، الناشر: دار الشعب 2٥٦صحيح البخاري، محمد بن إسماعيل )ت .٨
،  ١الصراع على كردستان "المسألة الكوردية في العلاقات الدولية خلال القرن التاسع عشر": ن. آ. خالفين، ترجمة: أحمد عثمان أبوبكر، )ط .٩

 بغداد(. –، مطبعة الشعب١٩٦٣موسكو  –أكاديمية العلوم السوفيتية  –جامعة بغداد 



50

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 

ي الحنبلي منهاج السنة النبوية: تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم بن محمد ابن تيمية الحران .١٠
 (. ١٦٩/ ٥م، جامعة إمام محمد بن سعو الإسلامية(، )١٩٨٦- هـ١/١٤٠٦هـ(، المحقق: محمد رشاد سالم، )ط٧2٨الدمشقي )ت

 السليمانية، مؤسسة ژين للنشر والطباعة(.  –، مطبعة شڤان  ١الكورد وكردستان: محمد أمين زكي، )ط مشاهير .١١
 ب. المصادر الكوردية

 م، مطبعة المجمع العلمي الكوردي بغداد(.١٩٨٣ - ه١٤٠٣، ٣ئهنجومهنى ئهديبان: أمين فيضي بگ، )ط .١
زگای رد، دهرشتيار: ڕووف بێگهرپهسه   -كی ڕۆشنبيرييهيهبڵاوكراوه-دين، گۆڤاری ڕۆڤار  بيبليۆگرافيای سالمی شاعير، نووسينی: بوار نووره .2

 . منها مخصص للشاعر سالم( 77سالم )العدد  ت بهتايبه ٧٧ م، ژمارهردهخشی سه چاپ و په
ريم ى كوردستان، كه مينداريتى گشتى ڕۆشنبيرى و لاوانى ناوچهكانى ئهميد ميران، راوه ردار حه ى سه وهديوانى حاجى قادرى كۆيي، لێكولينه .٣

 م.  ١٩٨٦ی: مسعود محمد،  وهزا، پێداچوونهفا شارهمسته
رگی كردن: صديق صاڵح، بهريم، ئامادهلا كهدی مهريم و محمهبدولكه: فاتح عه وهو لێكدانه  وهديوانى سالم: ملا عبد الكريم المدرس، ساغكردنه .٤
 . 2٠١٥م، كهی ژين، چاپی يهم، بنكهكهيه
 ( 2٠١٠مێژووى ئهدەبى كوردى: مارف خهزنهدار، )چاپخانهى وەزارەتى پهروەردە، ئاراس، ههولێر   .٥
 (. 2٠١٠، چاپخانهى ئاراس، ههولێر  ١مێژووى زانايانى كورد: مهلا تاهير مهلا عبدوڵڵا بهحرەكهيى، )چ .٦
 .  چوارده ، كتێبی ژماره١٩٩٨سلێمانی  –ی خاك ، چاپخانه 2فا، چوشيروان مستهمدا: نه جهرداشی ڕۆم و عه نێوان به  تی بابان له ميرايه .٧

 ت. أطروحة الدكتوراه:
غريب، أطروحة الدكتوراه، تقدم بها إلى كلية العلوم  م من خلال أشعاره: خالد حمه ١٩٠٦محوي المتوفى    الآراء الكلامية للملا محمد البالخي  .١

 . 2٠2٤الإسلامية، قسم أصول الدين، سنة 
 


