
329

         Journal Of the Iraqia University (74-7) November (2025) 

 

 

ISSN(Print): 1813-4521 OnIine ISSN:2663-7502 

Journal Of the Iraqia University 
available online at: https://www.mabdaa.edu.iq 

 

  ة ی مــواضع جواز وعدم جواز الاستعانة حكام الدولة الاسلامية من الكفار وادلتها دراسة قرآن 
 ة ی ل ی تحل

  ىتور احمد الازرقكالد الاستاذ المشرف:
 يابوعل ديمجى مصطف  

 ة العلوم المعارف يلكة يجامعة المصطفي العالم
لق من  تعد مسألة استعانة حكام الدول الإسلامية بغير المسلمين من القضايا الفقهية المعاصرة التي تثار حولها آراء ووجهات نظر متباينة، تنط
ضرورة تفسير الآيات القرآنية ومواقف النبي محمد )صلى الله عليه وآله( وبعض الأحكام الشرعية المتعلقة. تشير النصوص في القرآن الكريم إلى 

وْاكُمْ تحقيق العدل والتعامل بالبر والقسط مع غير المسلمين، كالقول تعالى: ﴿ راعا ينِ وا اتِلُوكُمْ فِي الدِ  اكُمُ اللَّهُ عانِ الهذِينا لامْ يُقا ﴾ )سورة الممتحنة: لَا يانْها
لك، (. هذه الآية تفتح الباب أمام إمكانية التعاون مع غير المسلمين في الظروف التي تعزز مصالح الأمة الإسلامية دون انتهاك مبادئهامع ذ8

ث الحاكم المسلم على الولاء فإن الفقهاء الذين يعارضون الاستعانة بالكفار يستندون إلى ضرورة تحقيق الولاء والبراء، مستشهدين بالآيات التي تح
بِيلً للمؤمنين فقط، مثل ﴿ لاى الْمُؤْمِنِينا سا ُ لِلْكاافِرِينا عا لانْ ياجْعالا اللَّه (. إن هذه النصوص تمنع أي تدخل يمكن أن يضر 141﴾ )سورة النساء:  وا

لم وتحقيق التصور الإسلامي للسلطة.على الجانب الآخر، بالاستقلالية السياسية والثقافية للدولة الإسلامية، حفاظًا على استقرار المجتمع المس
ر  هناك من يدافع عن جواز الاستعانة بالكفار في الحالات التي تقتضيها الضرورة أو مصلحة الأمة. يستدل هؤلاء بمواقف نبوية تاريخية تُظه

ثال، استعان النبي )صلى الله عليه وآله وسلم( ببعض التعاون مع غير المسلمين، خاصة في مجال الدفاع عن الدولة الإسلامية. على سبيل الم
القبائل غير المسلمة تحت شروط محددة تضمن عدم انتهاك المبادئ الإسلامية العليا.ومع دخول الدول الإسلامية في العصر الحديث ومواجهة 

مين إلى الخبرات التي يمتلكونها في مجالات مثل الإدارة،  الظروف السياسية والاقتصادية العالمية، يعزو بعض الباحثين أهمية الاستعانة بغير المسل
 الاقتصاد، والتكنولوجيا، على أن تتم وفقًا لضوابط واضحة تراعي الحفاظ على القيم والمبادئ الإسلامية.

 أهم النتائج:
 ضرورة الموازنة بين النصوص الشرعية وجهود التأصيل الفقهي لتحقيق المصالح العامة. .1
 تأكيد أهمية استقلالية القرار الإسلامي مع مراعاة الظروف الوطنية والدولية.  .2
لاى الْبِرِ  واالتهقْواى أخلاقية التعامل مع القضايا الإنسانية وفق الآية: ﴿ .3 نُوا عا تاعااوا  (.2﴾ )سورة المائدة: وا

 الاستعانة بالكفار، الولاء والبراء، التعاون مع غير المسلمين، الأحكام الشرعية، المصالح الوطنية، الضرورة، القسط والعدل.  الكلمات المفتاحية:
Abstract 

The issue of rulers of Islamic countries seeking assistance from non-Muslims is a contemporary jurisprudential 

issue that has generated divergent opinions and viewpoints. These views stem from the interpretation of Quranic 

verses, the positions of Prophet Muhammad (peace and blessings be upon him and his family), and some related 

Islamic rulings. Texts in the Holy Quran indicate the necessity of achieving justice and dealing with non-

Muslims in a just and equitable manner, as stated in the verse: “Allah does not forbid you from those who do 

not fight you because of religion and protect you” (Surat al-Mumtahanah: 8). This verse opens the door to the 

possibility of cooperating with non-Muslims under circumstances that advance the interests of the Islamic nation 

without violating its principles However, jurists who oppose seeking assistance from infidels base their 

argument on the necessity of achieving loyalty and disavowal, citing verses that urge a Muslim ruler to be loyal 

only to believers, such as: “And never will Allah grant the disbelievers a way over the believers” (Surat An-

Nisa: 141). These texts prohibit any interference that could harm the political and cultural independence of the 

Islamic state, in order to preserve the stability of Muslim society and realize the Islamic concept of authority.On 



330

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

the other hand, there are those who advocate for the permissibility of seeking assistance from non-Muslims in 

cases of necessity or the nation's interest. These advocates cite historical prophetic instances that demonstrate 

cooperation with non-Muslims, particularly in the defense of the Islamic state. For example, the Prophet (peace 

and blessings be upon him and his family) sought assistance from some non-Muslim tribes under specific 

conditions that ensured that the highest Islamic principles were not violated.As Islamic countries enter the 

modern era and face global political and economic challenges, some researchers attribute the importance of 

seeking assistance from non-Muslims to their expertise in areas such as management, economics, and 

technology, provided that this is done in accordance with clear guidelines that preserve Islamic values and 

principles.Key Findings: 

1. The necessity of balancing Islamic texts with efforts to establish a legal basis for Islamic jurisprudence to 

achieve public interests. 

2. Emphasizing the importance of the independence of Islamic decision-making, taking into account national 

and international circumstances. 

3. The ethics of dealing with humanitarian issues in accordance with the verse: “And cooperate in righteousness 

and piety” (Surat Al-Ma'idah: 2). 

Keywords: seeking help from infidels, loyalty and disavowal, cooperation with non-Muslims, Islamic rulings, 

national interests, necessity, equity and justice. 

 المقدمة
الطاهرين. العالمين، والصلة والسلم على أشرف الأنبياء والمرسلين، محمد وآله  القرآني لمسألة  الحمد لله رب  التحليل  الموضوع  تناول هذا 

أن جواز هذه  الاستعانة بالكفار في إدارة الدولة الإسلامية، سواءً من الناحية السياسية أو العسكرية أو الاقتصادية، مع تبيان المواقف الشرعية بش
انب تفاسير كبار العلماء المسلمين، خاصة في إطار  الاستعانة أو عدم جوازها. يركز البحث على دراسة النصوص القرآنية ذات الصلة، إلى ج

تتناول مسألة حساسة  الأحكام الفقهية والعقدية المتعلقة بمفهوم “الولاية”، “المولاة”، و"التبعية" للكفار.تنطلق هذه الرسالة من دراسة فقهية تحليلية  
ية. تتناول  في الفقه الإسلامي، وهي جواز أو عدم جواز الاستعانة بحكام الدولة الإسلامية من الكفار، استنادًا إلى النصوص القرآنية والسنة النبو 

الضوء على الأدلة الشرعية التي    الدراسة تحليلًا عميقًا للموقف الإسلامي في الاستعانة بالكفار سواء في الشؤون العامة أو الخاصة، كما تسلط
ال الآيات  استعراض  القسم  هذا  في  يتم  بالكفار:  الشرعي للاستعانة  الرئيسية:التأصيل  والمنع.المحاور  الجواز  بين  المختلفة  المواقف  قرآنية  تبرر 

﴾ خِذِ الْمُؤْمِنُونا الْكاافِرِينا أاوْلِيااءا مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينا والَا ياته والنصوص النبوية التي تناولت موضوع التعامل مع الكفار.مثلًا، ما ورد في قوله تعالى: ﴿
، الذي يتناول مسألة الولاء للكفار ويوضح ضوابط التعامل معهم.بالإضافة إلى الاستناد إلى مواقف النبي صلى الله عليه وسلم، كحادثة استعانته 1( 28)آل عمران:  

المدينة، وهو غير مسلم .شروط الجواز وموانعه: هنا يتم تسليط الضوء على شروط جواز الاستعانة، مثل 2بعبد الله بن أريقط في الهجرة إلى 
جوء إلى  الضرورة القصوى أو المصلحة العليا للأمة الإسلامية.وفقًا للفتاوى المبنية على علم أصول الفقه، يُشترط أن تتوافر شروط خاصة عند الل

ة والتحقق من عدم المساس بسيادة الأمة.مخاطر ومآخذ الاستعانة: يناقش القسم أبرز  الاستعانة بالكفار، مثل المحافظة على المبادئ الإسلامي
ر الأخلاقية المخاطر التي قد تنجم عن التعاون مع الكفار من حيث النتائج السلبية المحتملة على الأمة الإسلامية: كإعطاء القوة للكفار؛ أو المخاط

.التحليل القرآني والفقهي: هذا المحور يعالج النقاش  3ات الإسلامية، التي حذر منها العديد من العلماءالمتمثلة في تسريب الفتن والكيد بين المجتمع
لاى  الفقهي الذي يدور بين العلماء حول الأحكام المختلفة، حيث أبرزت بعض الآيات مثل قوله تعالى: ﴿ نُوا عا لاى الْبِرِ  واالتهقْواى والَا تاعااوا نُوا عا تاعااوا وا

ثْمِ واالْعُدْواانِ  شروط الجواز:ذكر الفقهاء أن جواز   أهمية ضبط التعاون وفق الضوابط الشرعية.شروط الجواز ونطاقات الاستعانة 4( 2﴾ )المائدة: الِْْ
د في  الاستعانة بالكفار يتطلب توافر شروط معينة:المصلحة الإسلامية العليا: يجب أن تكون الاستعانة مشروطة بتحقيق منفعة للمسلمين، كما ور 

ثْمِ واالْعُدْواانِ قول الله تعالى:﴿ لاى الِْْ نُوا عا الْبِرِ  واالتهقْواى والَا تاعااوا لاى  نُوا عا تاعااوا العليا:من أبرز شروط جواز  5( 2﴾ )المائدة:  وا .المصلحة الإسلامية 
لى  الاستعانة بالكفار هو تحقيق مصلحة واضحة للإسلام والمسلمين. وهي الاستعانة المشروطة بأن تكون المنفعة متحققة للمسلمين دون تجاوز ع

ثْمِ واالْعُدْواانِ الثوابت الدينية. يستدل على ذلك بقول الله تعالى:﴿ لاى الِْْ نُوا عا لاى الْبِرِ  واالتهقْواى والَا تاعااوا نُوا عا تاعااوا (تشير هذه الآية إلى  2﴾ )المائدة:  وا
.أدلة السنة  6أن التعاون مع غير المسلمين ممكن إذا كان ذلك في سبيل تحقيق الخير والحق، مع الحذر من أي تعاون يقود إلى تجاوز القيم الدينية

يكون دليلًا  النبوية:حادثة عبدالله بن أريقط: يُستشهد بحادثة استعانة النبي صلى الله عليه وسلم بعبدالله بن أريقط، وهو مشرك، خلال الهجرة إلى المدينة المنورة ل
هذا الموقف يُظهر إمكانية  للطريق. فهذه الاستعانة كان لها مبرر واضح وهو تحقيق السلامة للمسلمين وحماية النبي من المخاطر.ذكر العلماء أن  

لامية الاستعانة بالكفار في حال وجود ضرورة، على ألا تتعلق هذه الاستعانة بالمسائل الدينية أو تنطوي على تجاوزات خطيرة على العقيدة الإس



331

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

النبي صلى الله عليه وسلم الهدايا )فتاوى ابن باز(.تبادل المنافع المادية: تبادل المنافع بين المسلمين وغيرهم جائز إذا كان الهدف إيجابيًا، على سبيل المثال، قَبول  
.شروط التفصيل:ضرورة عدم وجود البدائل: يُشترط لجواز الاستعانة بالكفار أن تكون هناك حاجة 7من ملوك غير مسلمين دون أي مساس بالعقيدة 

 .8مشروعة ملحّة وعدم توفر بديل من المسلمين لتلبية هذه الحاجة. فإذا توافرت إمكانيات الاستعانة بالمسلمين، فإن الاستعانة بالكفار تصبح غير 
الإسلامية أو  أن لا تكون الاستعانة في أمور دينية: تُحظر الاستعانة بالكفار في الأمور المتعلقة بالدين، أو تلك التي قد تؤثر سلبًا على العقيدة  

المسلمين  تقود إلى هيمنة الكفار على المسلمين.الحذر من الإضرار بمصلحة المسلمين: إذا كانت الاستعانة بالكفار تؤدي إلى الضرر بمصلحة  
الإضرار  أو تضعف موقفهم، فإنها تُعد غير جائزة شرعًا.هذه الآية توضح أهمية التعاون في الخير والابتعاد عن الأعمال التي تؤدي إلى الإثم أو 

ا أو الإضرار بمكانة الأمة.التوازن  لهم  الكفار دون الإذعان  التعاون مع  المساس بهيبة الإسلام: يجب أن يتم  لسياسي وتجنب  بالمسلمين.عدم 
 .9السيطرة: يشدد الفقهاء على أن الاستعانة لا يجوز أن تؤدي إلى فقدان استقلالية الأمة الإسلامية أو الخضوع للكفار

 الاستثناءات:
في حالات الضرورة القصوى، كما في مواجهة عدو مشترك أو في سياقات إنسانية، قد يُقبل التعاون مع الكفار ضمن شروط محددة، بشرط أن  

 .10يكون ذلك مؤقتًا وبدون تأثير على السياسات العامة للدولة الإسلامية
 المبحث الثالث: النتائج والآثار المترتبة على الاستعانة بالكفار

 الآثار الْيجابية:
 تقوية الأمة في مواجهة التحديات المشتركة. -
 تحقيق مكاسب استراتيجية تمكن الدولة الإسلامية من حماية مصالحها. -
 تحسين العلاقات الخارجية مع الدول غير المسلمة بما يخدم الاستقرار السياسي.  -

 الآثار السلبية:
 إمكانية حدوث اختلال في مفهوم “الولاء والبراء”، الذي يمثل ركنًا أساسيًا في العقيدة الإسلامية. -
 تعزيز قوة الكفار وزيادة نفوذهم على حساب المسلمين.  -
 فتح المجال لإلحاق الفتن والكيد الداخلي بين المسلمين.  -

 المطلب الأول: القواعد الأساسية للعلاقات كما وردت في القرآن الكريم
لولاء الذي  يتناول القرآن الكريم العلاقات بين المسلمين والكفار من ثلاثة محاور رئيسية: التعاون في الخير، العدل في العلاقات، والابتعاد عن ا

لامْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ قال الله تعالى:﴿  يؤدي إلى التبعية أو الخيانة.المحور الأول: التعاون في الخير ينِ وا اتِلُوكُمْ فِي الدِ  اكُمُ اللَّهُ عانِ الهذِينا لامْ يُقا لَا يانْها
ا يُحِبُّ الْمُقْسِطِينا  تُقْسِطُوا إِلايْهِمْ إِنه اللَّه وهُمْ وا (.يُظهر تفسير العلامة الطبرسي لهذا النص في مجمع البيان أن  8﴾ )سورة الممتحنة:  دِياارِكُمْ أانْ تابارُّ

 11ر الذين لا يظهرون عداءً للمسلمين، ويعتبر ذلك تقوية للروابط الإنسانية دون الإضرار بالعقيدة الإسلامية.الإسلام يشجع على البر والإقساط للكفا
كامْتُمْ بايْنا  يؤكد القرآن الكريم على قيمة العدل حتى في التعامل مع غير المسلمين، كما في قوله تعالى:﴿ المحور الثاني: العدل في التعامل  واإِذاا حا

(.في تفسير العلامة الطباطبائي لـ الميزان، يقول إن هذه الآية تغطي جميع الناس، بما في ذلك  58﴾ )سورة النساء:  النهاسِ أانْ تاحْكُمُوا بِالْعادْلِ 
المحور الثالث:  12الكفار، مما يبرز مبدأ العدل كركيزة أساسية في الشريعة الإسلامية التي تُلزم المسلمين بالتصرف بأخلاق عالية مع الجميع. 

ا الهذِينا آمانُوا لَا تاتهخِذُوا الْكاافِرِينا أاوْلِيااءا مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينا قال الله تعالى:﴿ البراءة من الولاء المؤدي إلى التبعية  (. 144﴾ )سورة النساء: ياا أايُّها
لاء  يشرح العلامة الطبرسي أن هذه الآية لا تمنع التعاون مع الكفار عندما يكون ذلك في إطار الحفاظ على مصالح المسلمين، لكنها تحذر من و 

تحليل المفهوم في 13يؤدي إلى التبعية أو التنازل عن المبادئ الإسلامية. جواز التعاون يكون ضمن حدود واضحة تحمي استقلالية المسلمين.
في السياق الاجتماعي، تقدم التعاليم القرآنية للمسلمين مبدأ احترام الكرامة الإنسانية لجميع الأشخاص بغض النظر   السياق الَجتماعي والسياسي

القرآنية وتفاسيرها إلى ضرورة مراعاة   التمييز. في الجانب السياسي، تشير النصوص  عن عقيدتهم، مع الابتعاد عن أي نوع من التعصب أو 
 سلامي عند بناء العلاقات مع غير المسلمين، بما يشمل تحقيق الأمن والاستقرار دون التنازل عن الهوية الإسلامية.المصالح العليا للمجتمع الإ

خلال العصر العباسي الثالث، عندما شهدت الدولة العباسية تغييرات سياسية، استعان بعض المسلمين بالكفار في التعاون السياسي    نموذج تاريخي
يتضح أن القرآن الكريم ذا ول14لضمان البقاء وتعزيز الاستقرار الداخلي. هذا النشاط يظهر روح البراغماتية في التعامل ضمن الضرورات الشرعية.

توازنًا بين   وتفاسير العلماء الشيعة يعرضان رؤية متكاملة للعلاقات مع الكفار مبنية على العدل، التعاون، والاحتفاظ بالهوية الإسلامية، مما يعكس



332

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 حماية العقيدة وضرورة التفاعل الإنساني. 
 المطلب الثاني: المفاهيم الأساسية المستمدة من القرآن

أحد النصوص القرآنية التي تؤكد على   النص القرآني والتفسير المتعلق بالدعوة إلى البر والإقساطالتوازن بين الدعوة والسلم والتعامل بالعدل:
لامْ يُخْرِجُوكُمْ التوازن بين التعايش السلمي والعدل في التعامل مع غير المسلمين هو قوله تعالى:﴿ ينِ وا اتِلُوكُمْ فِي الدِ  اكُمُ اللَّهُ عانِ الهذِينا لامْ يُقا لَا يانْها

ا يُحِبُّ الْمُقْسِطِينا  تُقْسِطُوا إِلايْهِمْ إِنه اللَّه وهُمْ وا (يُظهر النص القرآني توجيهًا واضحًا نحو التعامل بالبر 8﴾ )سورة الممتحنة: الآية  مِنْ دِياارِكُمْ أانْ تابارُّ
ءً واضحًا تجاه الإسلام والمسلمين. التفسير القرآني يعكس أهمية العدل في العلاقات الإنسانية وكيفية والإحسان مع أولئك الذين لا يظهرون عدا

يشرح الدكتور يوسف أبو عوّاد في كتابه “الإسلام والإيمان   دمج المفاهيم الإسلامية في التعامل مع كافة البشر.تفسير الدكتور يوسف أبو عوّاد
فين في والكفر في القرآن الكريم” أن هذه الآية مثال حي على قوة القرآن في الجمع بين الدعوة إلى السلام وبين العدل والإقساط حتى مع المختل

ع الآخر. هذه الآية تلزم المسلمين بالتعاون الإنساني بعيدًا عن التمييز العقيدة. من خلال مبدأ البر، يقدم الإسلام أسلوبًا حضاريًا في التعامل م
 15زز العلاقات الاجتماعية ويكرس قيم التفاهم والاحترام الإنساني.الديني، مما يع

 المطلب الثالث: التعاطف والعدالة في علاقات المسلم مع غير المسلمين
لعملية لضمان كما تناول الدكتور أبو عوّاد مفهوم الإقساط في العلاقات مع غير المسلمين، مشيرًا إلى أن القرآن يمزج بين المبادئ الروحية والقيم ا
جتمع يعزز قيم العدل في التعامل حتى عند اختلاف العقيدة. هذه الآية ليست فقط دعوة إلى تجنب الظلم ولكنها أيضًا توجيه للمسلمين نحو بناء م

يًا للعلاقات الرحمة والسلام.يبين التفسير القرآني الموجه نحو البر والإقساط مع غير المسلمين كيف يمكن للإسلام أن يُشْكِل إطارًا أخلاقيًا عالم
م بين المبادئ الروحية واحتياجات  بين البشر. الجمع بين الدعوة إلى الخير وبين التعامل المشترك بالعدل والإحسان يبرز توازنًا دقيقًا في الإسلا

يؤكد القرآن الكريم على دور المسلمين   التوجيه القرآني نحو الدعوة ومنهج التعامل بالمعروفالحق في الدعوة وحسن التعامل:العلاقات الإنسانية.
وْنا كدعاة للخير ومروجين للمعروف والقيم الإنسانية المشتركة، كما ورد في قوله تعالى:﴿ تانْها تْ لِلنهاسِ تاأْمُرُونا بِالْماعْرُوفِ وا يْرا أُمهةٍ أُخْرِجا كُنتُمْ خا

(.يُبرز هذا التوجيه القرآني وظيفة المسلمين في نشر الخير وتعزيز قيم العدل والرحمة، ليس فقط بينهم 110﴾ )سورة آل عمران: الآية  عانِ الْمُنْكارِ 
روف والنهي عن المنكر في هذا السياق يمتد ليشمل الدعوة إلى الخير بالحكمة والموعظة  ولكن أيضًا في علاقاتهم مع الآخرين. الأمر بالمع

ورد في  الحسنة، مما يدل على التوازن بين الدعوة والتسامح واحترام حقوق غير المسلمين.تفسير “الأصول الشرعية للعلاقات بين المسلمين وغيرهم”
غيرهم” أن هذه الآية تشير إلى مسؤولية الأمة الإسلامية في تبني نهج يدعو إلى الخير ويُرسخ كتاب “الأصول الشرعية للعلاقات بين المسلمين و 

ر قيم العدل في التعامل مع غير المسلمين. يوضح الكتاب أن الأمر بالمعروف يشمل الدعوة بالحكمة والموعظة الحسنة، بينما النهي عن المنك
 16نسانية المشتركة، مما يشكل أساسًا لتفاعل المسلمين الإيجابي مع المجتمعات الأخرى.يتعلق بالامتناع عن الظلم واحترام القيم الإ

 المطلب الرابع: مبادئ التعامل بالمعروف وفق التعاليم الإسلامية
اء في قوله  وفقًا للدراسات في الكتاب ذاته، فإن الدعوة إلى المعروف تتطلب مراعاة الاحترام المتبادل والحكمة في الحوار مع غير المسلمين، كما ج

ناةِ تعالى:﴿ سا بِ كا بِالْحِكْماةِ واالْماوْعِظاةِ الْحا بِيلِ را (.يشير الكتاب إلى أن هذه المبادئ تعكس أهمية استخدام  125﴾ )سورة النحل: الآية  ادْعُ إِلاىٰ سا
التفاهم بين المسلمين وغيرهم.  تطبيق القيم  الأساليب السلمية في الدعوة مع الابتعاد عن الإجبار أو فرض الرأي، مما يساهم في بناء جسور 

التعامل مع غير المسلمين، حيث   النبي محمد صلى الله عليه وسلم، كما يوضح الكتاب، كان قدوة في حسن   الْسلمية في العلقات الَجتماعية
سلمين كان يحترم عهودهم ويتجنب الإساءة إليهم، مما يُظهر روح الإسلام الداعية إلى التعايش السلمي.تُبرز الأصول الشرعية للعلاقات بين الم

ين الثقافات المختلفة، على نحو يحترم وغيرهم مفهوم الدعوة إلى الخير والتعامل بالعدل كمحاور أساسية تعكس رؤية متكاملة لتنظيم العلاقات ب
القرآن الكريم يؤكد دائمًا على   التوجيهات القرآنية عن العدالة في العلاقاتالعدالة والرحمة في العلقات:القيم الإنسانية ويُحقق المصالح المشتركة.

(هذه الآية تشير إلى 9﴾ )سورة الحجرات: الآية   يُحِبُّ الْمُقْسِطِينا إِنه اللَّها أهمية تحقيق العدالة في العلاقات بين المسلمين وغيرهم. يقول الله تعالى:﴿
م  أن العدالة قيمة محورية ليست مقتصرة على التعامل بين المسلمين فقط، بل تشمل جميع البشر كجزء من المجتمع الإنساني الذي يحرص الإسلا

لِلتهقْواىٰ على نشر الخير فيه. كما جاءت توجيهات أخرى في قوله تعالى:﴿ بُ  أاقْرا اعْدِلُوا هُوا  لاىٰ أالَه تاعْدِلُوا ۚ  ناآنُ قاوْمٍ عا ﴾ )سورة والَا ياجْرِمانهكُمْ شا
 (.تشدد هذه الآية على ضرورة التعامل بالعدل حتى مع من نكره، لأن العدل هو الأساس الأقرب إلى تقوى الله والالتزام بأوامره.8المائدة: الآية 

 المطلب الخامس: شرح تفاسير شيعية حول العدالة في العلاقات
دًا إلى  التفاسير الشيعية تُبرز أهمية العدالة في العلاقات مع غير المسلمين وتعتبرها ضرورية لتحقيق العيش المشترك والتعاون الحضاري. استنا



333

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

تفسير الميزان في تفسير القرآن للعلامة الطباطبائي، يُفسر أن العدل ليس مجرد واجب أخلاقي بل هو حق يجب تطبيقه على الجميع، بغض 
تعايش النظر عن الاختلافات الدينية والعرقية. يُوضح الطباطبائي أيضًا أن العدالة تعني الامتناع عن التحيز وظلم الآخرين، بما يعزز أسس ال

علاقة المسلمين بغيرهم يجب أن تضبط بمبادئ الشريعة الإسلامية   معاملة غير المسلمين وفق مبادئ العدالة17لمي بين الثقافات المختلفة. الس
ف مع غير  المبنية على قيم العدالة والرحمة. كما جاء في تفسير كتاب مجمع البيان في تفسير القرآن للطبرسي، فإن الله تعالى يأمر بالبر والإنصا

نبي محمد )صلى الله عليه وآله(، مثل معاهدة المدينة التي تمثل نموذجًا عمليًا المسلمين المسالمين. هذه القيم تنعكس في المعاهدات التي أجراها ال
المتبادلة. الحقوق  واحترام  المشترك  العيش  على  الاتفاق  تم  المسلمين، حيث  غير  العلاقات مع  في  العدالة  للعلقات  18لتطبيق  كقاعدة  العدالة 

التفسير الشيعي يُظهر أن العدالة ليست مجرد قيمة روحية بل أساس سياسي واجتماعي. يُشير الكتاب الأصول الشرعية    الَجتماعية والسياسية
مسلمين للعلاقات بين المسلمين وغيرهم إلى أن العدالة هي العمود الفقري لبناء مجتمع متماسك يؤمن بالتنوع وقبول الآخر. العدالة تتطلب من ال

تُبرز    نماذج تاريخية للعدالة في العلقات  19التمييز، مما يجعلها وسيلة فعّالة لبناء الثقة والاحترام في العلاقات الاجتماعية.الابتعاد عن الظلم و 
مسلمين.  الروايات حول تعاملات النبي محمد )صلى الله عليه وآله( وأهل البيت )عليهم السلام( أهمية العدالة كجزء رئيسي من العلاقات مع غير ال
الجميع،  على سبيل المثال، استخدم الإمام علي )عليه السلام( العدالة بشكل واضح أثناء خدمته كحاكم، حيث كان يوصي بالتعامل بإنصاف مع
المسلمين    بما يشمل غير المسلمين.العدالة، كما تشرح التفاسير الشيعية، تعتبر قيمة مقدسة تتجاوز الدين والجنس، مما يجعلها أساسًا للتفاعل بين

الدعوة والتعايش أبعاد العلقات القرآنية مع الكفار:وغيرهم. تعزيز هذه القيم يمكن أن يؤدي إلى تحقيق السلام والاستقرار داخل المجتمعات المتنوعة.
التفسير الشيعي يؤكد أن الدعوة إلى الإسلام هي جزء محوري من العلاقات مع الكفار وتقوم على الحكمة والموعظة الحسنة كما جاء في   السلمي

ناةِ ﴿  قوله تعالى: سا بِ كا بِالْحِكْماةِ واالْماوْعِظاةِ الْحا بِيلِ را (.وفقًا لما ورد في تفسير الأمثل للشيخ ناصر مكارم الشيرازي،  125)سورة النحل:    ﴾ادْعُ إِلاىٰ سا
 20وسة. فإن الدعوة في الإسلام لا تعتمد على الإكراه بل على التفاعل الإيجابي والتعايش السلمي بغرض إيصال رسالة الإسلام بطريقة رحيمة ومدر 

التفاسير الشيعية تناولت بعمق البعد المتعلق بالمقاومة وضرورة التصدي للعدوان عند وقوعه مع التأكيد   الوقوف ضد العداء والظلم في حالة الحرب
اتِلُوناكُمْ والَا تاعْتادُوا﴿  على عدم تجاوز الحدود الشرعية. يقول تعالى: بِيلِ اللَّهِ الهذِينا يُقا قااتِلُوا فِي سا (.في تفسير الميزان للعلامة 190)سورة البقرة:   ﴾وا

لظلم  الطباطبائي، يتم التركيز على أن القتال في الإسلام ليس هدفًا في حد ذاته لكنه وسيلة للدفاع عن النفس وحماية المجتمع الإسلامي من ا
القرآن يشجع المسلمين على التعاون في المجالات الإنسانية والاقتصادية مع غير المسلمين ضمن إطار    التعاون الْنساني والَقتصادي21والعدوان. 

وهُ القيم الأخلاقية المشتركة والأهداف الإيجابية. في قوله تعالى:﴿ لامْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ دِياارِكُمْ أانْ تابارُّ ينِ وا اتِلُوكُمْ فِي الدِ  اكُمُ اللَّهُ عانِ الهذِينا لامْ يُقا مْ  لَا يانْها
تُقْسِطُوا إِلايْهِمْ  (.يشير تفسير مجمع البيان للطبرسي إلى أن هذه الآية تُظهر إمكانية التعاون الإنساني بين المسلمين وغيرهم  8)سورة الممتحنة:    ﴾وا

في التفاسير  العلقة بنظام الحكم الْسلمي والتحديات السياسية22في الأمور التي تحقق المنافع دون الاعتداء على القيم والمبادئ الإسلامية. 
ؤكد تفسير  الشيعية، يتم التأكيد على أن العلاقة مع الكفار لها انعكاسات تتعلق بنظام الحكم الإسلامي حيث ينبغي أن تحددها المبادئ الشرعية. يُ 

ال القضايا  الكفار في  التفاعل مع  للمجتمع الإسلامي هو جزء مهم من  الفكرية والأخلاقية  الهوية  الحفاظ على  المعاصرة.الأمثل أن    23سياسية 
وف ضد العداء  التفاسير الشيعية تقدم فهمًا متوازنًا للعلاقات القرآنية مع الكفار يشمل الدعوة بالحسنى، التعايش السلمي، التعاون الإنساني، والوق
واضحة وتطبيق   والظلم مع التأكيد على الحفاظ على المبادئ الإسلامية وعدم التنازل عن الهوية الإسلامية. هذه الأبعاد تعتمد على نصوص قرآنية

 تاريخي من سيرة النبي وأهل البيت عليهم السلام. 
 المطلب السادس: تحليل مواقف الجواز وعدم الجواز في ضوء النصوص القرآنية

الديني، ومنه يستمد المسلمون قواع للفقه والفهم  دهم  القرآن الکريم هو النص الحاکم والمحکم في التشريع الإسلامي، ويُعتبر المصدر الأصلي 
ما و   الشرعية والسياسية والاجتماعية. آيات القرآن ليست فقط موجهة نحو الحث والتوجيه الأخلاقي، بل تعتبر ميزانه عظيمة لتحديد ما هو جائز

ن، هو غير جائز في مختلف الشؤون الحياتية. ويتميز الشريعة الإسلامية بشمولها لموضوعات متنوعة مثل العلاقات بين المسلمين وغير المسلمي
التفا للقرآن يعتمد بشكل کبير على  العميق  الحكم.الفهم  المسلمين في  الفردية أو الجماعية، ومنها قضية الاستعانة بغير  سير  سواء في الأمور 

الإسلامي   الإسلامية، والتي تستند إلى أسس لغوية وعقائدية وتاريخية لفهم مدلولات النصوص القرآنية. بالمقابل، يبرز هنا مذاهب مختلفة في الفقه
اسية في العقيدة الشيعية. مثل الفکر الشيعي الذي أولى اهتمامًا کبيرًا لتفسير الآيات وتأويلها بما يتوافق مع مبادئ الإمامة والولاية، وهي مفاهيم أس

ياسية يتسم الفکر الشيعي بطابع تأويلي معمق، يسعى دائمًا إلى قراءة الآيات ضمن سياقها الروحي والتاريخي لإثبات مبادئ دينية واجتماعية وس
القرآن الكريم المصدر الأساسي للتشريع   ترتبط بجوهر الإسلام، ومن ذلك قضية الجواز أو عدم الجواز للاستعانة بالمخالفين عقائديًا، کالکفار.يُعتبر



334

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

مية، خاصة  الإسلامي الذي يستند إليه الفقهاء في استنباط الأحكام المتعلقة بالجواز وعدم الجواز، ويتم تدعيم هذا الفهم من خلال التفاسير الإسلا
 في الفكر الشيعي الذي يتميز بتأويلات معمقة للنصوص القرآنية. فيما يلي تحليل لهذه المواقف: 

 اولًا: مواقف الجواز ومبرراتها
وهُ الآية القرآنية:يقول الله تعالى: ﴿ لامْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ دِياارِكُمْ أانْ تابارُّ ينِ وا اتِلُوكُمْ فِي الدِ  اكُمُ اللَّهُ عانِ الهذِينا لامْ يُقا ا يُحِبُّ  لَا يانْها تُقْسِطُوا إِلايْهِمْ ۚ إِنه اللَّه مْ وا

(تفسير الآية حسب العلامة الطباطبائي:في تفسير العلامة الطباطبائي للآية في تفسير الميزان، يشرح أن هذه  8﴾ )سورة الممتحنة:  الْمُقْسِطِينا 
قساط  الآية جاءت لتوضح قاعدة هامة في العلاقات بين المسلمين وغير المسلمين. العلامة يبين أن هذه الآية لا تنهي عن التعامل بالبر أو الإ

يُظهرون العداء أو يعملون ضد المسلمين. هذا يدل على جواز إقامة علاقات طيبة وإنسانية مع غير  المسلمين، شريطة عدم كونهم أعداءً  مع غير  
عداء:الآية  المسلمين الذين لا يعارضون الإسلام ويحترمون مصالح المسلمين.النقاط الرئيسية المستمدة من تفسير الميزان:تمييز بين الأعداء وغير الأ

مين الذين يُظهرون العداء للمسلمين، وأولئك الذين يتعاملون بسلام مع المسلمين. فالأمر هنا ليس قاطعًا بالعدائية تفرق بين المشركين أو غير المسل
مشروعية البر والقسط:الطباطبائي 24الموجهة ضد كل من ليس مسلمًا، وإنما يفتح المجال للتعايش السلمي والتعامل الإيجابي بشرط غياب العداء. 

م، حتى يرى أن مفهومي “البر” و"الإقساط" اللذين وردا في الآية لهما دلالات إيجابية تدعو المسلمين إلى العدل واحترام غير المسلمين. فالإسلا
المسلمين.إشاراته تؤكد أن هذا السلوك    في أوقات الضعف أو القوة، يحرص على بناء علاقات قائمة على العدالة إذا كان الطرف الآخر لا يعادي

رة وجود  يعكس الرحمة والتسامح، في إشارة إلى القيم الإسلامية المرتبطة بالعلاقات الإنسانية.ضوابط الجواز:العلامة الطباطبائي يُشدد على ضرو 
هذه العلاقات في الجانب الإنساني   ضوابط واضحة لهذه العلاقات:غياب الضرر على المجتمع الإسلامي.عدم تجاوز الحدود الشرعية.حصر

التمايز بين الولاء والمحبة الإنسانية:العلاقة التي تدعو إليها    والاجتماعي دون تطور إلى ولاء ديني أو سياسي يتعارض مع قيم الإسلام الأساسية.
ع هنا يشير الآية لا تعني الدخول في ولاء سياسي أو ديني مع غير المسلمين، بل السماح بالتعامل بإنسانية وفق القواعد الشرعية. الولاء الذي يُمن

 25الحساسة التي قد تمس سلامة الإسلام ومبدأ التوحيد. إلى تولي الكافرين أمور المسلمين أو الاعتماد عليهم في الأمور
 الخلاصة:
( تحدثت عن معاملة غير المسلمين على أساس القسط والعدل، إذا لم يظهروا عداءً للمسلمين.العلامة الطباطبائي في تفسيره يُبرز 8آية الممتحنة )

ن لم  الجانب الإنساني للعلاقات مع غير المسلمين مع التأكيد على ضوابط الشريعة.الجواز المشروط هنا يعكس روح الإسلام المتسامحة مع كل م
 الآيات المتعلقة بالجواز: يتجاوز حدوده ليصبح عدواً أو معارضاً لدين المسلمين.

وهُ . قوله تعالى: ﴿1 لامْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ دِياارِكُمْ أانْ تابارُّ ينِ وا اتِلُوكُمْ فِي الدِ  اكُمُ اللَّهُ عانِ الهذِينا لامْ يُقا ا يُحِبُّ الْمُقْسِطِينا لَا يانْها تُقْسِطُوا إِلايْهِمْ إِنه اللَّه ﴾ مْ وا
(تشير هذه الآية إلى جواز التعامل مع غير المسلمين وتقديم البرّ والعدل لهم إذا لم يكن هناك عداء أو ضرر مباشر منهم تجاه  8)سورة الممتحنة:  

 اسير الشيعية: المسلمين. تُفسّر هذه الآية في ضوء الضرورة الاجتماعية والإنسانية، حيث يُسمح بالتعايش والتعاون ضمن حدود حماية العقيدة.التف
الإنساني العلامة الطباطبائي يُفسّر هذه الآية، حيث يقول:“إظهار البر والقسط لا يمثل موالاة تتناقض مع تعاليم الإسلام، بل هو سبيل للتواصل  

 26ضمن الحدود التي لا تضر بمصلحة المسلمين.”
 ثانياً: مواقف عدم الجواز في ضوء القرآن

 الآيات الدالة على عدم الجواز: 
كُمُ النهارُ . قوله تعالى: ﴿1 (هذه الآية تشير إلى تحريم التعامل مع الظالمين وتقديم أي تعاون  113﴾ )سورة هود:  والَا تارْكانُوا إِلاى الهذِينا ظالامُوا فاتاماسه

 لهم، وذلك لما فيه من خطر الاعتماد على أهل الظلم وتبني سلوكياتهم المنافية للعدالة، مما قد يؤدي إلى فساد المجتمع الإسلامي.
مانْ يافْعالْ ذالِكا فالايْسا مِنا اللَّهِ . قوله تعالى: ﴿2 يْءٍ  لَا ياتهخِذِ الْمُؤْمِنُونا الْكاافِرِينا أاوْلِيااءا مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينا وا  ( 28﴾ )سورة آل عمران: فِي شا

ضرار  تُحذّر هذه الآية من اتخاذ الولاء للكافرين ضد مصالح المؤمنين، وهي تحذير صريح ضد تعاون الحاكم المسلم مع الكفار الذين يهدفون للإ 
 بالإسلام. 

 التفاسير الشيعية: 
 . الشيخ الطوسي في تفسير التبيان:1

 27أن الآية تحرم الركون والتعاون مع الظالمين، إلا إذا كانت هناك ضرورة تتعلق بحفظ النظام الإسلامي.
 . العلامة الطباطبائي في تفسير الميزان:2



335

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

ي يرى أن تحريم الركون إلى الظالمين لا يقتصر على الظلم العملي، بل يشمل التعاون معهم في أي مستوى قد يؤدي إلى إضعاف النظام الإيمان
 أمثلة تاريخية وفق الفقه الشيعي:   نماذج من الجواز في الحالات الضرورية28أو التداخل الذي يفسد العقيدة الإسلامية.

لك  . الاستعانة عند الضرورة في الدفاع عن الأمة:يشير الشيخ الطوسي في تفسيره إلى جواز الاستعانة بغير المسلمين خلال الحروب إذا كان ذ 1
 يحقق مصلحة الدفاع عن بلاد المسلمين ويمنع وقوع الضرر. 

ر . الحالات الاجتماعية والاقتصادية:في الظروف التي تواجه الأمة الإسلامية تحديات اجتماعية أو اقتصادية طارئة، يُسمح بالتعاون مع غي2
رات  ضرو المسلمين ضمن حدود عدم الإخلال بالقيم والمبادئ الإسلامية. يُذكر في مقال منشور بموقع الوكالة الإسلامية أن الفقه الشيعي يراعي ال 

 ضوابط الجواز وفق الفقه الشيعي:الشروط الأساسية: 29الإنسانية التي تُعطي مساحة للتعاون في سبيل تحقيق الخير العام.
. الوثوق بمن يُستعان بهم:لا يجوز التعامل مع غير المسلمين إذا كانت هناك احتمالية لنقضهم العهود أو تحقيق مصلحة شخصية تخالف  1

 30  مصلحة المجتمع الإسلامي.
 . حماية العقيدة:أي تعاون يجب أن يكون ضمن حدود لا تؤدي إلى الإخلال بالعقيدة الإسلامية أو القيم الدينية الأساسية.2
،  . تحقيق المصلحة العامة:الجواز مرتبط بحالة الضرورة التي تكون فيها مصلحة المجتمع الإسلامي مهددة، مثل حفظ النفس، الدفاع عن الأمة 3

خلاصة البحث:يجوز الاستعانة بغير المسلمين فقط في حالات الضرورة والمصلحة العليا، على أن يتم  31أو تحقيق استقرار اقتصادي واجتماعي.
ذلك وفق شروط صارمة تحمي العقيدة الإسلامية وتحقق التوازن بين حفظ النفس والمبادئ الشرعية. في مقابل ذلك، يحظر القرآن التعاون مع 

 فساد العقيدة والنظام الإسلامي. الظالمين أو الركون إليهم لما فيه من خطر إ
 المبحث الثالث: عدم الجواز في القضايا التي تهدد العقيدة والمجتمع

اراىٰ أاوْلِيااءا ۘ باعْضُهُمْ أاوْلِيااءُ باعْضٍ الآيات القرآنية: يقول الله تعالى: ﴿ ا الهذِينا آمانُوا لَا تاتهخِذُوا الْياهُودا واالنهصا  (.51﴾ )سورة المائدة: ياا أايُّها
استقلالية توضح الآية النهي عن اتّخاذ غير المسلمين أولياء في الأمور التي قد تؤدي إلى الهيمنة على المسلمين، خاصة إذا كان الولاء يؤثر على  

تقوض الاستقلال   الأمة.التفاسير الشيعية:يُفهم النهي الوارد في الآية على أنه تحذير من إقامة تحالفات أو اعتمادية قد تضر بالمجتمع الإسلامي أو
 32العقائدي والسياسي.

 المطلب الاول: التفسير في سياق آيات القرآن
الجواز مقصور على ضرورات ملموسة ومعروفة، مثل حالات خطر على حياة  1 الشيعية أن  التفاسير  الحاجة: توضح  . الضرورات وحالات 

عالى:  الإنسان أو الأمة الإسلامية، أو الحاجة لتحقيق مصالح عامة لا يمكن إنجازها إلا بمساعدة أطراف غير مسلمة.الآيات المستدل بها:قوله ت
يماانِ ﴿ قالْبُهُ مُطْمائِنٌّ بِالِْْ (تشير إلى الجواز في حالات الإكراه، وهو مفهوم يمكن تطبيقه على حالات الضرورات  106﴾ )سورة النحل:  إِلَه مانْ أُكْرهِا وا

االعملية.قوله: ﴿ ُ نافْسًا إِلَه وُسْعاها مح بالجواز في حالة الضرورة لتفادي الظلم  (تُفسر في القضايا الفقهية كإطار يس286﴾ )سورة البقرة:  لَا يُكالِ فُ اللَّه
 أو الضيق الشديد. 

 المطلب الثاني: رؤية شاملة من التفاسير الشيعية
 لتالي:تتمحور التفاسير الشيعية مثل الميزان للطباطبائي والتبيان للطوسي حول فهم النصوص القرآنية في سياقها مع مراعاة مبادئ الشريعة، وبا

لى  الجواز: يتمثل في الحالات التي لا تقوض العقيدة وضوابط الشريعة، مثل الضرورات أو التعاملات البسيطة المبررة بشروط.عدم الجواز: يتج
عندما يكون هناك خطر على الأمن العقائدي أو السياسي، أو عندما يتعارض الفعل مع القيم الإسلامية مثل التحالف مع الظالمين أو إظهار 

بين   لاء للكفار في قضايا تؤثر على سيادة الأمة.تركز التفاسير الشيعية على تناول قضية الاستعانة بغير المسلمين من زوايا متعددة، تتراوحالو 
الات، قالضرورة، المصلحة، وشروط عدم إخلال العقيدة أو التأثير على سيادة الأمة الإسلامية. استنادًا إلى المصادر المتاحة في التفاسير والم

سنوضح الجوانب المتعلقة بجواز الاستعانة في حالات معينة وعدم جوازها في حالات أخرى، مع تقديم أمثلة دقيقة ومصادر موثقة من تفاسير  
 وأراء علماء الشيعة الكبار.الجواز: الحالات المبررة وشروطها

 اولًا: تفاسير علماء الشيعة
في تفسير الميزان، يُشار إلى أن الضرورات تعتبر مسوغًا فقهيًا، ولكن بشرط ألا يؤدي ذلك إلى التفريط في المبادئ . تفسير الميزان للطباطبائي:1

ن العقائدية الأساسية. فالطباطبائي في مواضع عدة يناقش حالات الضرورة بناءً على قواعد الشريعة، كما يتحدث عن التعامل مع غير المسلمي
 33عند الضرورة.



336

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

يُقدم الطوسي مفهومًا متطورًا للاستعانة بغير المسلمين مرتبطًا بالذريعة أو المصلحة العليا للإسلام. في  . الشيخ الطوسي في تفسير التبيان: 2
شروط الجواز:الضرورة الواضحة والملموسة  34الحالات الحرجة، مثل الحروب أو المسائل الاجتماعية، يمكن الاستعانة ضمن ضوابط واضحة. 

م  )مثل حفظ النفس أو تعزيز أمن المجتمع(.عدم الإضرار بمبدأ العقيدة الإسلامية.أن يكون التعاون لصالح الجماعة الإسلامية وليس ضدها.عد
 الجواز: القيود والمحاذيرالأسباب الشرعية لعدم الجواز: 

عاب . الأمن العقائدي: تتفق أغلب التفاسير الشيعية على أنه إذا كان التعاون مع غير المسلمين يسبب خطرًا على العقيدة الإسلامية أو استي1
 . ةضعفها، يصبح ممنوعًا بشكل قاطع. أي تعاون يشمل التحالفات التي تعزز قيمًا مناقضة أو ولاءً ممنوعًا يعتبر خطرًا على الأمة الإسلامي

كُمُ النهارُ قوله تعالى: ﴿  الأدلة من القرآن الكريم (تُحذر بشكل صريح من الميل إلى الظالمين  113﴾ )سورة هود:  والَا تارْكانُوا إِلاى الهذِينا ظالامُوا فاتاماسه
مانْ يافْعالْ ذالِكا فالايْسا مِنْ اللَّهِ أو التعاون معهم.قوله تعالى: ﴿ يْءٍ   لَا ياتهخِذِ الْمُؤْمِنُونا الْكاافِرِينا أاوْلِيااءا مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينا وا ﴾ )سورة آل عمران:  فِي شا

 (تتحدث هذه الآية عن الولاء وارتباطه المباشر بالعقيدة.28
 الخاتمة
 النتائج

 من خلال تحليل نتائج البحث ورصد معايير الاستعانة بالكفار في ضوء الفكر الفقهي الشيعي، يمكن تلخيص أبرز النتائج كما يلي:
وفقًا للفقه الشيعي، الاستعانة بالكفار يجوز في حالة الضرورة القصوى، عندما لا يتوفر أي بديل . تشريع الَستعانة وفق الضرورة والحاجة:1

  لتحقيق مصلحة المسلمين أو دفع خطر محدق بهم. تعتبر هذه الضرورة معيارًا أساسيًا، خاصةً في حالات مثل الحرب أو الحاجة إلى خدمات أو
 35خبرات قد لا تكون متاحة محليًا. 

يشدد الفقه الشيعي على تحليل المصلحة العامة في أي تعاون مع الكفار. إذا كان التعاون يساهم في  . تحقيق المصلحة العامة للمسلمين:2
تحقيق منفعة للمسلمين، مثل الأمن أو تحسين الوضع الاقتصادي، وتم بشروط واضحة لا تتعارض مع القيم الإسلامية، فهذا يمكن قبوله ضمن  

 36إطار شرعي. 
الفقه الشيعي يضع قيودًا صارمة لعدم منح الكفار أي نوع من الولاء أو التبعية المطلقة خلال حالات . ضمان عدم الولَء أو التبعية للكفار:3

لسلبي الثقافي  التعاون. يتم التركيز على الحفاظ على الهوية الدينية الإسلامية والولاء لله وأهل البيت، مع عدم السماح بأي شكل من أشكال التأثير ا
 37أو العقائدي.

من القواعد الأساسية التي يحكمها الفقه الشيعي في التعامل مع الكفار هو مبدأ "الولاء والبراء"؛ حيث الولاء يكون . احترام ضوابط الولَء والبراء: 4
وعدم    لله ولرسوله وأهل البيت، بينما البراء يجب أن يحكم أي علاقة مع الكفار أثناء التعاون بشروط، ومراعاة الحفاظ على المبادئ الإسلامية

 38المساس بها.
 التوصيات

العملية   استنادًا إلى تحليل القيود والشروط الشرعية المفروضة على العلاقات مع الكفار وفق التفاسير الشيعية، يمكن تقديم مجموعة من التوصيات
ية. وفيما يلي للأفراد والمجتمعات الإسلامية التي تواجه ظروفًا تستدعي هذا النوع من العلاقات، مع الالتزام بالضوابط الشرعية والثوابت العقائد

 التوصيات:
يجب التحقق من أن الاستعانة بالكفار تأتي في حالات الضرورة القصوى التي لا يمكن فيها تلبية الحاجة من  . الَلتزام بمبدأ الضرورة القصوى:1

 مصادر إسلامية أو بدائل أخرى. ويُوصى بإجراء دراسة دقيقة لتحديد مدى الضرورة، مع الحفاظ على حدود الشرع.   
بِيلً المرجع: ﴿ - لاى الْمُؤْمِنِينا سا ُ لِلْكاافِرِينا عا لانْ ياجْعالا اللَّه  . 39( 141﴾ )النساء: وا
يوصى بالابتعاد عن أي نوع من الولاء القلبي أو التأثير الثقافي الذي قد يؤدي إلى خلل في الهوية الإسلامية. يجب . الحذر من التبعية والولَء:2

 أن تكون العلاقة مشروطة ومحكومة بإطار شرعي واضح، دون أن تتجاوز حدود التعاون المؤقت لتحقيق مصالح الأمة.   
اراىٰ أاوْلِيااءا المرجع: ﴿ - ا الهذِينا آمانُوا لَا تاتهخِذُوا الْياهُودا واالنهصا  .40( 51﴾ )المائدة: ياا أايُّها
قبل اتخاذ أي قرار بالتعاون مع غير المسلمين، يجب أن يتم تقييم المصلحة العامة ومدى تحقيقها . ضمان تحقيق مصلحة الأمة الْسلمية:  3

للأهداف التي تخدم الأمة الإسلامية دون الإضرار بثوابتها. ويوصى بتشكيل لجان مختصة تضم علماء وشخصيات قيادية لاستشارة الفقهاء في  
 كل حالة على حدة.   



337

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

لاى الْبِرِ  واالتهقْواىٰ المرجع: ﴿ - نُوا عا تاعااوا  .41( 2﴾ )المائدة: وا
 قائمة المصادر والمراجع

 الثالثة. رقم الطبعة: ،1992 سنة النشر: الشام،  بلد النشر: لا يوجد، المترجم: عنوان النهاية في غريب الحديث، ابن الأثير، عز الدين، .1
التفسير، .2 علم  في  المسير  زاد  علي،  بن  الرحمن  عبد  الجوزي،  يوجد، المترجم: ابن  النشر: لا  النشر: السعودية، بلد  رقم   ،2010 سنة 

 الرابعة.  الطبعة:
 . 7، العدد 5، الدورة 2019ابن الجوزي، عبد الرحمن بن علي، “المواقف الفقهية تجاه التعامل مع الحكام غير المسلمين”،  .3
 . 9، العدد  4، الدورة 2020ابن الحاجب، عثمان، “سياسة الفقه الإسلامي تجاه التعامل مع الآخر”، مجلة الأخلاق والسياسة،   .4
 . 10، العدد 7، الدورة 2017ابن الحسن، علي، “شروط الفقه الإسلامي في التعاون السياسي”، مجلة المعايير الفقهية،  .5
 الأولى.  رقم الطبعة: ، 2002 سنة النشر: السعودية، بلد النشر: لا يوجد، المترجم: ابن الربيع، محمد بن عبد الله، سيرة النبي، .6
 . 2، العدد  9، الدورة 2017ابن الرفاعي، محمد، “القواعد الشرعية في التعامل مع الحكام الكفار”، مجلة الدراسات الإسلامية،   .7
 . 2 العدد:  ، 11 الدورة: ،2020 السنة: مجلة الأبحاث الإسلامية،  الرؤية الاسلامية لقضية الاستعانة بالمشركين،   يوسف،  البازعي، .8
 الثانية. رقم الطبعة: ،1995 سنة النشر: لبنان، بلد النشر: لا يوجد، المترجم: البحراني، هاشم بن سليمان، البرهان في تفسير القرآن، .9

 الأولى. رقم الطبعة: ،1989 سنة النشر: إيران، بلد النشر: لا يوجد، المترجم: البروجردي، حسين، شرح الوافي،  .10
 . 6، العدد  3، الدورة 2017البوطي، محمد سعيد رمضان، “حدود السياسة الشرعية في الفقه الإسلامي”، مجلة أصول الدين،   .11
 . 5 العدد: ،6 الدورة: ،2021 السنة:  البوطي، محمود، الاستعانة بين الضرورات الشرعية والسياسية، المجلة الثقافية الإسلامية، .12
التأويل، .13 وأسرار  التنزيل  أنوار  عمر،  بن  الله  عبد  يوجد، المترجم: البيضاوي،  النشر: لا  النشر: السعودية، بلد  رقم   ،2010 سنة 

 الخامسة.  الطبعة:
 هوامش البحث

 
 النص القرآني الذي يحذر من الولاء للكفار.   - 28آل عمران:  1
 حادثة عبد الله بن أريقط: لمزيد من التفاصيل يمكن الرجوع إلى: الشاملة.  2
 النقاش الفقهي حول الاستعانة بالكفار: تم تناوله في فتاوى إسلام ويب.  3
 النص القرآني الذي يتعلق بضوابط التعاون. -  2المائدة:  4
 النص القرآني حول التعاون في البر والتقوى.  -  2المائدة:  5
 إسلام ويب )رابط الفتوى(.  -تفسير آية ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقْوَى﴾  6
 رابط المصدر  -شروط الاستعانة بالكافر والسلام عليه  -إسلام ويب  7
 رابط المصدر  - حكم الاستعانة بالكفار في مصلحة المسلمين  -فتاوى ابن باز  8
 فتاوى خاصة حول الحكم الشرعي للاستعانة بالكفار )موقع حبوس المغرب(. 9

 مذكورة ضمن تحليل النصوص التاريخية والقرآنية )الشاملة(.  -فتاوى العلماء حول الضرورات   10
 . 393، ص 10مجمع البيان في تفسير القرآن، للطبرسي، ج 11
 . 452، ص4الميزان في تفسير القرآن، للطباطبائي، ج 12
 . 229، ص2، جمجمع البيان، الطبرسي 13
 . 312تاريخ الدولة العباسية، علي حسن الجندي، ص  14
 125كتاب “الإسلام والإيمان والكفر في القرآن الكريم”، يوسف أبو عواد، الفصل الثالث، ص 15
 87كتاب “الأصول الشرعية للعلاقات بين المسلمين وغيرهم”، ص 16
 . 130-128، العلامة الطباطبائي، ص4الميزان في تفسير القرآن، المجلد  17
 . 245، الطبرسي، ص 1مجمع البيان في تفسير القرآن، المجلد  18



338

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 
 . 87الأصول الشرعية للعلاقات بين المسلمين وغيرهم، ص 19
 . 128-127، ص2الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، الشيخ ناصر مكارم الشيرازي، ج 20
 . 61، ص2الميزان في تفسير القرآن، العلامة الطباطبائي، ج 21
 . 321، ص9مجمع البيان في تفسير القرآن، الطبرسي، ج 22
 . 129، ص2الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل، الشيخ ناصر مكارم الشيرازي، ج 23
 . 234، الصفحة  19تفسير الميزان، ج 24
 . 225، الصفحة  19المثال الأبرز: تفسير الميزان، ج 25
 (. 345، ص 19العلامة الطباطبائي ، تفسير الميزان )ج 26
 . (75، ص 10الشيخ الطوسي ، تفسير التبيان )ج  27
 ( 182، ص 11العلامة الطباطبائي ، تفسير الميزان )ج 28
 الوكالة الإسلامية 29
؛ تفسير الآية: “لا يَنْهَاكُمُ 345، ص 19؛ تفسير الآية: “ولا تركنوا إلى الذين ظلموا.” ج182، ص11: جالعلامة الطباطبائي  -تفسير الميزان    30

 اللََُّّ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ.”
؛ تفسير حالات الضرورة في العلاقة مع غير المسلمين. موقع الوكالة الإسلامية: الاستعانة 75، ص10الشيخ الطوسي: ج  -تفسير التبيان    31

 بغير المسلمين في الفقه الإسلامي.
 (. 363، ص3الطوسي، تفسير التبيان، )ج 32
 ميزان الحكمة انظر الرابط.  33
 تفسير التبيان، باب الضوابط الشرعية للاستعانة بالكفار.  34
 الاستعانة بالكفار والطوائف الضالة  35
 الاستعانة بالكفار في الجهاد الإسلامي 36
 الاستعانة بالكفار والطوائف الضالة.  37
 الاستعانة بالكفار في الجهاد الإسلامي. 38
 . 112، ص 4العلامة الطباطبائي، *تفسير الميزان*، ج 39
 . 52، ص2الطبرسي، *مجمع البيان في تفسير القرآن*، ج 40
 . 302، ص5السيد هاشم البحراني، *تفسير نور الثقلين*، ج  41


