
288

         Journal Of the Iraqia University (74-7) November (2025) 

 

 

ISSN(Print): 1813-4521 OnIine ISSN:2663-7502 

Journal Of the Iraqia University 
available online at: https://www.mabdaa.edu.iq 

 

  دراسة مقارنة في فهم آیة وقل اعملوا فسیرى الله عملکم ورسوله والمؤمنون بین السید قطب 
 ومحمد باقر الصدر 

 تور احمد الازرقيكالد الاستاذ المشرف:
 ديحمياسين عامر    

 ة العلوم المعارف يلكة يجامعة المصطفي العالم
 

بين اثنين من أبرز المفكرين في الفكر الإسلامي يتناول هذا البحث دراسةً تحليلية مقارنة لفهم آية }وَقُلِ اعْمَلُوا فَسَيَرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ{  
ناء نظرية الرقابة الإلهية ودورها في التوجيه  المعاصر، وهما سيد قطب ومحمد باقر الصدر. تكشف هذه الدراسة عن كيفية توظيف هذه الآية في ب

  الاجتماعي والتشريع الأخلاقي، سواءً في السياق السني لدى سيد قطب أو في السياق الشيعي لدى السيد الصدر، وتدرس أبعاد ذلك على مستوى 
مل إحدى الركائز الأساسية في توجيه الفرد والمجتمع الفكر والمجتمع والمؤسسات.تبرز أهمية هذا البحث من عدة جوانب محورية. أولًا، تمثل آية الع

على النشاط والعمل  الإسلامي نحو المسؤولية والمحاسبة الذاتية أمام الله، كما أنها تربط بين الرقابة الإلهية والرقابة الجماعية في بنية متكاملة تحثّ  
للمكتبة الإسلامية مقاربة نقدية جديد البحث  ثانياً، يوفر  الموضوعي  المتواصل.  التفسيري عند سيد قطب والمنهج  الحركي  المنهج  ة تجمع بين 

في   الشفافية والمساءلة  تتشابك قضايا  الحديث حيث  العصر  لتحديات  الموضوع نظراً  أهمية  ثالثاً، تتضح  الصدر.  باقر  الاستقرائي عند محمد 
الم النظم  القرآنية ضمن  القيم  إلى توظيف  الحاجة  المفاهيم الأساسية للآية  المجتمعات الإسلامية مع  الدراسة بتأصيل  ؤسسية والاجتماعية.تبدأ 

في ظلال  المذكورة، مركّزة على دلالة الرقابة في القرآن الكريم وعلاقتها بممارسة العمل، ثم تنتقل لتحليل رؤية سيد قطب كما تجلت في تفسيره “
نحو الإصلاح الدائم، ويولي دوراً مهماً لجماعة المؤمنين في مراقبة السلوك    القرآن”، حيث ينظر إلى الرقابة الإلهية كحافز مستدام يدفع الأمة

رادع  الاجتماعي. من جهةٍ أخرى، يقدّم محمد باقر الصدر مقاربة أعمق تربط بين فلسفة التكليف وفكرة الرقابة، إذ يرى أن الرقابة ليست مجرد  
النتائج عن نقاط شرعية تسعى لتأسيس قيادة واعية  -أخلاقي، بل منظومة عقلية تُسهم في توجيه وتنظيم المجتمع نحو الكمال والعدالة.تكشف 

قطب يركّز  التلاقي والاختلاف بين المفكرين؛ فكلاهما يتفقان على مركزية الرقابة الإلهية وضرورة تفعيلها في الواقع الفردي والاجتماعي، غير أن 
مسؤولية الجماعية، بينما الصدر يؤصّل للرقابة من منطلق الالتزام العقلي والاجتهاد المستمر، أكثر على الديناميكية الجماعية للرقابة، ويربطها بال

د على ويولي أهمية كبرى لمفهوم القيادة والاجتهاد الفقهي في صناعة الرقابة الفاعلة. كما ثبت من خلال تحليل النصوص أن تفعيل الرقابة يعتم
مؤسساتية الحديثة في إدارة شؤون الإنسان والمجتمع.واستنتجت الدراسة أن فهم هذه الآية بعمق يسهُل نقله إلى  الدمج بين الرقابة الغيبية والرقابة ال

مع الاستفادة    الساحتين العملية والتنظيمية: فالأمة الإسلامية معنيةٌ بأن تبني نظم محاسبة شفافة يكون فيها البعد الإيماني محفزاً للأداء الأفضل،
ر الحديث. كما دعت الورقةُ إلى تطوير منهج تطبيقي يستوعب كلا البعدين: الحضور القرآني وروح العصر، من خلال تقوية من مقتضيات العص

التطبيقية الدراسة بمزيدٍ من الأبحاث  الختام، توصي  المفكرين.وفي  اقترحه كلا  الفردي وتأسيس مؤسسات رقابية فعالة على غرار ما    الضمير 
ية القرآنية في بناء الأنظمة الأخلاقية والسياسية الحديثة، وفتح الحوار بين التراثين السني والشيعي استنادًا إلى المشتركات للاستفادة من هذه الرؤ 

الرقابة الإلهية، آية العمل، سيد قطب، محمد باقر الصدر، التفسير الحركي، التفسير الموضوعي، العمل، المسؤولية،    الكلمات المفتاحية:القيمية.
 المجتمع الإسلامي، القيادة، الاجتهاد، الشفافية.

Abstract 

This research presents a comparative analytical study of the understanding of the verse {And say, "Work, for 

Allah will see your work, and [so will] His Messenger and the believers."} between two of the most prominent 

thinkers in contemporary Islamic thought, Sayyid Qutb and Muhammad Baqir al-Sadr. This study reveals how 

this verse is employed in constructing the theory of divine oversight and its role in social guidance and moral 



289

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

legislation, both in the Sunni context of Sayyid Qutb and in the Shi'a context of Sayyid al-Sadr. It examines the 

dimensions of this at the intellectual, societal, and institutional levels. The importance of this research emerges 

from several pivotal aspects. First, the verse on work represents one of the fundamental pillars in guiding the 

individual and the Islamic community toward responsibility and self-accountability before God. It also links 

divine oversight with collective oversight in an integrated structure that encourages continuous activity and 

action. Second, the research provides the Islamic library with a new critical approach that combines the 

interpretive, dynamic approach of Sayyid Qutb with the objective, inductive approach of Muhammad Baqir al-

Sadr. Third, the importance of the topic becomes clear in light of the challenges of the modern era, where issues 

of transparency and accountability in Islamic societies intertwine with the need to employ Quranic values within 

institutional and social systems.The study begins by establishing the basic concepts of the aforementioned verse, 

focusing on the significance of oversight in the Holy Quran and its relationship to work practices. It then moves 

on to analyze Sayyid Qutb's vision as reflected in his interpretation "In the Shade of the Quran," where he views 

divine oversight as a sustainable incentive that drives the nation toward permanent reform and assigns an 

important role to the community of believers in monitoring social behavior. On the other hand, Muhammad 

Baqir al-Sadr presents a deeper approach that links the philosophy of obligation with the concept of oversight. 

He argues that oversight is not merely a moral deterrent, but rather a rational-legal system that seeks to establish 

a conscious leadership that contributes to guiding and organizing society toward perfection and justice.The 

findings reveal points of convergence and divergence between the two thinkers. Both agree on the centrality of 

divine oversight and the necessity of activating it in individual and social realities. However, Qutb focuses more 

on the collective dynamics of oversight, linking it to collective responsibility, while al-Sadr grounds oversight 

in rational commitment and continuous ijtihad, placing great importance on the concept of leadership and 

jurisprudential ijtihad in creating effective oversight. Textual analysis also demonstrates that effective oversight 

depends on the integration of metaphysical oversight and modern institutional oversight in managing human 

and societal affairs.The study concludes that a deep understanding of this verse facilitates its transfer to practical 

and organizational arenas: the Islamic nation is concerned with adopting transparent accountability systems in 

which the faith dimension motivates better performance, while capitalizing on the requirements of the modern 

era. The paper also calls for the development of an applied approach that encompasses both dimensions: the 

Quranic presence and the spirit of the age, by strengthening individual conscience and establishing effective 

oversight institutions, similar to what both thinkers proposed. In conclusion, the study recommends further 

applied research to leverage this Quranic vision in constructing modern ethical and political systems and 

initiating dialogue between the Sunni and Shiite traditions based on shared values.Keywords: Divine 

supervision, the verse on work, Sayyid Qutb, Muhammad Baqir al-Sadr, kinetic interpretation, objective 

interpretation, work, responsibility, Islamic society, leadership, ijtihad, transparency. 

 المقدمة
ُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ تُعَدُّ الآية الكريمة ﴿ واحدة من الآيات القرآنية التي حفلت بتفسيرات متعددة واستقطبت اهتمام   1﴾ وَقُلِ اعْمَلُوا فَسَيَرَى اللَّه

جتماعية المفسرين والباحثين في شؤون الفهم القرآني، لما تحمله من مضامين عميقة متعلقة بمكانة العمل في الإسلام، ودور الرقابة الإلهية والا
. وطوال العقود الماضية، مثّل التفسير المعاصر للآية ميدانًا مهمًا لاختلاف الرؤى والمنطلقات الفكرية، وبخاصة عند أعلام  2في مسار الإنسان

اجة  الفكر الإسلامي في القرن العشرين، ومنهم سيد قطب ومحمد باقر الصدر.وقد أفرزت التطورات الفكرية والاجتماعية في العالم الإسلامي الح
. يمثل سيد قطب في تفسيره “في ظلال القرآن”  3قاربات جديدة للآيات القرآنية، مع مراعاة السياق الحضاري والواقعي للإنسان المعاصرإلى إحياء م

، فيما نجد عند السيد محمد باقر  4منهجًا تجديديًا يربط بين النص القرآني وحاجات المجتمعات الإسلامية عبر خطاب حضاري واجتماعي متكامل
.تكتسب الدراسة المقارنة بين 5الصدر تجربة اجتهادية تأصيلية تسعى إلى إعطاء دور مركزي للعقل والاجتماع في فهم الآيات وتفعيلها في الواقع 

حول آية “وقل اعملوا” أهمية خاصة؛ إذ تكشف عن أوجه التلاقي والاختلاف بين مدرستين فكريتين مختلفتين    -قطب والصدر    -هذين العلمين  
لقيم القرآنية في مشروع النهضة  في أصول التفسير ورؤى العمل والرقابة الاجتماعية والسياسية. كما تُسهم الدراسة في الإضاءة على كيفية تفعيل ا

لهذه    الإسلامية المعاصرة.من هذا المنطلق، جاءت هذه الرسالة لتدرس مقارنة تفسيرية دقيقة بين قراءة سيد قطب وقراءة السيد محمد باقر الصدر 
السيرة الفكرية والمنهجية .6موضع   الآية الكريمة، ضمن إطار منهجي تحليلي، يستند إلى أمهات مصادر التفسير، مع اعتماد توثيق دقيق في كل

م( أحد أبرز المفكرين الإسلاميين في القرن العشرين، ورائداً لمنهج جديد في الفكر الإسلامي المعاصر  1966-1906كان سيد قطب )  لسيّد قطب
. أسهمت سيرته الفكرية وتطورها، بمزيج من الأدب والفلسفة والنقد والموقف الحقوقي والسياسي، في إثراء الساحة  7والتفسير الحركي للقرآن الكريم 



290

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

الفكرية متقلبة، الفرد والمجتمع. كانت مسيرته  القرآني كدستور حياة ومنطلق لإصلاح  النص   الإسلامية، بينما تمحورت منهجيته حول مركزية 
ابة  شهدت تحولات عميقة من الانفتاح الأدبي العلماني إلى الانخراط الكلي في المشروع الإسلامي الرسالي، حتى غدا استعمال اسم سيد قطب بمث

. هذه الدراسة تتبع أهم معالم سيرته الفكرية والمنهجية، عبر تحليل  8لمفتاح لكثير من قضايا النهضة، والبعث، والصدام مع أنظمة التبعية والعلمنة ا
 9 إنتاجه ورحلة تطوره ومناهج تعامله مع النص، والإرث الذي خلفه في الفكر والتفسير الحديث.

م، في أسرة ريفية متدينة، وأظهر  1906وُلد سيد قطب في قرية موشة بمحافظة أسيوط بمصر عام    أولًا: نشأة سيد قطب والتكوين الفكري المبكر
. تلقى تعليمه الابتدائي والثانوي بأسيوط، ثم انتقل إلى القاهرة والتحق بدار  10منذ طفولته ميولًا للعلم والقراءة، حيث حفظ القرآن في سن مبكرة 

المثقفة والأوساط الأدبية  النخبة  . تأثر في المرحلة الأولى بكل من جمال الدين الأفغاني ومحمد عبده من جهة، والتيار 11العلوم، فتعايش مع 
ة الجمع الليبرالي والعقلاني الداعي إلى النهضة والإصلاح من جهة ثانية؛ فكان النتاج الأول شخصاً يهتم بالأدب والتحليل الاجتماعي، مع محاول

.في هذا الطور، انشغل قطب بالأدب والنقد؛ فعمل معلماً وصحفياً وناقداً أدبياً، ونشر مجموعات شعرية، وأصدر كتباً 12بين الأصالة والمعاصرة
. كان الأدب بالنسبة إليه أداة لرصد تحولات المجتمع وطرح  13في النقد مثل كتاب “النقد الأدبي: أصوله ومناهجه”، وعُيّن مفتشاً بوزارة المعارف 

 التساؤلات حول العقل العربي، لكنه ظل يبحث عن يقين روحي يتخطى حدود الأدب التجريدي، لينتهي تدريجاً إلى التأملات الدينية.
تشكلت نقطة التحول الحاسمة في حياة سيد قطب بين أواخر الأربعينيات وأوائل الخمسينيات، خاصة بعد ابتعاثه   ثانياً: التحول الفكري والمعرفي 

المتحدة ) الولايات  المصرية1950- 1948إلى  المعارف  الغربي، وتفتت 14( في مهمة علمية من وزارة  القيمي  التحلل  . هناك صدمته مظاهر 
رة الأسرة، وانشغال الإنسان بالنواحي المادية فقط، فاشتد عطشه للمعنى وجدوى الرسالة الإسلامية. يقول قطب عن تجربة الغرب:»…رأيت الحضا

.بعد عودته إلى مصر، عكف على  15لفه التقدم التقني«الغربية عاريةً عن الشعور الإنساني والوازع النفسي… ورأيت الانحلال الأخلاقي الذي يغ
لتجربة الروحية  دراسة الإسلام والقرآن، واقتنع أن النهضة الحقيقية رهينة بالتحول الجذري لوعي الإنسان المسلم، فانتقل من “التجربة الأدبية” إلى “ا

“العدالة الاجتماعية في الإسلام” ) لكتاب  التحول نشره  الرسالية”. سبق هذا  ال1949والفكرية  ذي دشن فيه مشروعه للإسلام بوصفه نظاماً  (، 
م، واعتُقل مرات عدة بسبب نشاطه السياسي والفكري، وتعرض 1953.التحق بعدئذٍ بجماعة الإخوان المسلمين سنة  17   16حضارياً اجتماعياً متكاملاً 

. في هذا السياق المشحون،  18م بعد محاكمات سياسية بتهمة “التحريض على قلب نظام الحكم”1966داخل السجن لظروف قاسية، بل أعدم سنة  
 تبلورت رؤيته حول مركزية القرآن كشيفرة التحرير وكنواة لكل تغيير ناهض.

 توزع نتاج سيد قطب بين ما قبل التحول الرسالي وما بعده، ويمكن إجمال أهم كتبه وتحليل دلالاتها:  ثالثاً: مؤلفات سيد قطب ودلالاتها الفكرية
 . المؤلفات الأدبية والنقدية 1
 .19(: كتاب تأملي يتناول بيئة الطفولة ويعكس حساً اجتماعياً ونفسياً 1945“الطفل في الريف” ) •
 . 20(: يؤسس لأصول نقدية تجمع بين الذوق الأدبي والفهم النفسي والاجتماعي داخل الأدب1946“النقد الأدبي: أصوله ومناهجه” ) •
(: أول أعماله التي جمعت بين النزعة الجمالية والدراسة القرآنية، حيث رصد الجانب البلاغي والفني في  1945“التصوير الفني في القرآن” ) •

 .21الصور القرآنية، متأثراً بالمنهج الأدبي وسعة اللغة 
 . الكتابات الفكرية والاجتماعية2
(: جاء بعد الحرب العالمية الثانية وانهيار النظريات الوضعية، يُحاجج أن الإسلام قادر على تأسيس 1949“العدالة الاجتماعية في الإسلام” ) •

 . 22مجتمع العدالة والمساواة، ويربط رسالة الإيمان بمشروع إصلاح اجتماعي واقتصادي يتعلق بتحقيق التوازن والكرامة الإنسانية 
(: يناقش الصراع الفكري في سياق مصر الحديثة، ويرد على الاتجاهات الوضعية، ويُبرز خصوصية النمط 1951“معركة الإسلام والرأسمالية” ) •

 .23الإسلامي في الاقتصاد والاجتماع
 . الكتابات القرآنية والتفسيرية3
(: تحليل وجداني وأدبي للآيات المتعلقة بالبعث واليوم الآخر، يظهر اهتمام قطب بالعاطفة الدينية ودورها  1957“مشاهد القيامة في القرآن” ) •

 . 24في التربية
(: عمله الأضخم والمفتاحي، تجاوز عشرين مجلداً في بعض الطبعات، يُعد أكثر شروح القرآن انتشاراً في 1964- 1952“في ظلال القرآن” )  •

  25لتطبيقيالقرن العشرين، وفيه تبلورت ملامح “التفسير الحركي والاجتماعي”؛ حيث جَمع بين التحليل الأدبي، والرؤية العقدية، والتوجّه العملي ا



291

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

الجاهلية  . تنتظم فيه جملة من القضايا الرئيسة: مركزية العقيدة في بناء الإنسان، معيارية التوحيد والحرية أمام الهزيمة النفسية للغرب، نقد  26
 القديمة والجديدة، إبراز مسؤولية المسلم في إعمار الأرض، وعقيدة “الحاكمية لله” محور إصلاح المجتمع. 

يتسم منهج سيد قطب في التفسير )خاصة في “في ظلال القرآن”( بعدة خصائص   رابعاً: المنهج التفسيري لدى سيد قطب: الخصائص والأصول
 منهجية بارزة، منها: 

لا ينظر قطب إلى القرآن كمجرد نص تعبدي أو كتاب قصص وتاريخ، بل يتعامل معه “برنامج حياة واقعي”،   . التفسير الحركي والاجتماعي1
 . فهو يرى أن كل آية تحمل خطاباً مباشراً للفرد والمجتمع لينتقلوا من النظرية إلى التطبيق والعمل.27يعبئ الامة للحركة ومواجهة التحديات

تبنى قطب فكرة “الوحدة العضوية” لكل سورة، فاعتبر أن لكل سورة جوّها الخاص ومحورها المركزي، ولا يجوز    . الوحدة الموضوعية للسورة2
. هذا المنهج يمنحه القدرة على استقراء الهدي الكلي للسورة كحديقة واحدة  28تقطيع السورة خارج سياقها، كما ساد لدى بعض المفسرين الكلاسيكيين 

 لا كزهرات منفردة. 
الواقعي 3 البيان الأدبي والتحليل  المزج بين  المجتمع    .  التحليلية لطبيعة  القراءة  البلاغي للآيات، مع  البعد الأدبي والتذوق  امتاز أسلوبه بجمع 

 . فالنص القرآني عنده مشحون بالصور والإيقاعات التي تلامس الروح وتخاطب الضمير. 29الإسلامي وقضايا الانحراف والبعث الحضاري 
كان قطب ناقداً عميقاً للمدنية الغربية، ناظراً إلى القرآن كطريق بديل لنمط الحياة المادي،   . نقد الحضارة الغربية ورؤية القرآن لمجتمع جديد4

 .31 30مؤسساً لقيم الحرية والتوحيد والكرامة، ورفض الاستلاب للغرب )الذي أسماه “الجاهلية الحديثة”( 
لم يكتفِ قطب بالتفسير في حدود العلوم الشرعية الكلاسيكية، بل انفتح على قضايا   . التفاعل مع قضايا العصر والانفتاح على العلوم الإنسانية5

 .32الاقتصاد والسياسة والاجتماع والتاريخ والأدب، وجعل من القرآن منطلقاً لتوجيه هذه الحقول من منظور القيم الإلهية 
أكّد دوماً أن الإيمان ليس شعوراً باطنياً فقط، بل هو رسالة شاملة للعالم، تستوجب تجلّي الإيمان في العمل    . مركزية العقيدة والرسالة العملية6

. ولذلك كانت مفاهيم “الحاكمية لله”، “الصفوة المؤمنة”، و"الجيل القرآني الفريد" من 33والممارسة والجهاد والإصلاح، وليس مجرد طقوس فردية
رغم الإقبال الواسع على “في ظلال القرآن” وانتشار رؤى سيد قطب، إلا  ركائز منهجه التفسيري والفلسفي.خامساً: نقدات منهجه التفسيري وتقييمه

 أن منهجه لم يخلُ من النقد العلمي والفكري، وفيما يلي أهم الملاحظات التي أثيرت حول إرثه: 
ل  . تركيزه على البعد الحركي أحياناً على حساب أبعاد أخرى: رأى بعض النقاد أن قصر التفسير على الحركة والجهاد قد يختزل الثراء الشام1

 .34للنص القرآني  
. التطرف في مفهوم “الجاهلية”: خصوصاً في المراحل المتأخرة من حياته والتي تزامنت مع السجن، حيث شدد على فكرة جاهلية المجتمعات 2

 .35المعاصرة، مما عرّض بعض مؤيديه لاتهامات بالتشدد
البعض . جدلية العلاقة مع التراث: مزج قطب بين النقد للتراث والتحرر من سلطته وبين الاستفادة بمناهج بعض المفسرين السابقين؛ هذا ما دفع  3

 .37   36لاعتباره مجدداً يقرأ النص في ضوء العصر، والبعض الآخر للقول بأنه أغفل كثيراً من الاستعرافات الفقهية التقليدية
جادة   . الموقف من قضية “الحاكمية”: وهي إحدى أكثر أفكاره جدليةً، إذ اعتبرها البعض ذريعة للتشدد والتكفير، بينما يرى آخرون أنها محاولة4

.مثّلت السيرة الفكرية والمناهجية لسيد قطب رحلة فريدة بين 39   38لتحرير العقل الإسلامي من هيمنة النظم المستوردة وجعل الشريعة محور الحياة
ب علامة  الأدب والنقد الاجتماعي والتجربة الروحية والفكرية، وصاغ عبرها قراءة متجددة جذرية للنص القرآني وآفاقه الحضارية والعملية. كان قط

، ودعا لجعل العمل القرآني محور تغير المجتمعات والأفراد. بين  فارقة في الفكر الإسلامي المعاصر، حيث أعاد للقرآن سطوته كقائد حضاري 
في   الإلهام والإثارة الجدل، بقي “في ظلال القرآن” وكتابات سيد قطب عمدة من عمد الفكر الإسلامي الحديث، ومحركاً لنقاشات لا تزال راهنة

 أسئلة النهضة والهوية والتحرر. 
 المطلب الأول: نبذة عن حياته وفكره

عندما نذكر نهضة الفكر الإسلامي المعاصر أو نبحث عن جذور التيارات الإصلاحية والحركات الإسلامية في القرن العشرين، لا يمكن تجاوز  
م(؛ فقد كان ولا يزال شخصية محورية أثرت في وعي أجيال متعاقبة في العالم الإسلامي. سيرة قطب ليست فقط 1966-1906اسم سيد قطب )

د، بل هي حلقات متداخلة من التحولات الفكرية والتجارب الشخصية والصراعات مع الواقع، والتي ألهمت خطاباً جديداً عن الدين  قصة حياة فر 
ه والمجتمع والسياسة. لتقديم صورة دقيقة عن سيد قطب، لا بد من تناول نشأته، تطور فكره، لحظات التحول الكبرى في مساره، ثم محاور رؤيت

أكتوبر   9وُلد سيد قطب في قرية موشة بمحافظة أسيوط في صعيد مصر يوم   شكلت مشروعه الإصلاحي.أولًا: النشأة والبيئة الأولى  الأساسية التي



292

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

افظ  م في وسط أسرة ريفية متدينة، حيث أن والده كان يحظى بمكانة اجتماعية ودينية في القرية. كان لجو الأسرة الريفي والطابع الديني المح1906
.انتقل 41   40أثر عميق في تكوين شخصيته الأولى؛ فقد حرص والداه على تحفيظه القرآن الكريم منذ نعومة أظافره حتى أتمه وهو في سن الطفولة

الثانوي ثم التحق بمدرسة دار العلوم وتخرج منها   عام بعدها إلى مدينة أسيوط ليكمل تعليمه الأولي، ومن ثم إلى القاهرة، حيث أكمل تعليمه 
آنذاك خاصة    م. هذه المرحلة القاهرة شكلت لدى قطب نافذة على التيارات الثقافية المتعددة والجدالات الصحفية والفكرية المتفاعلة في مصر 1933

بدأت حياة قطب العملية في ميادين التعليم والتفتيش بوزارة المعارف،   .ثانياً: الحياة المهنية والنتاج الأدبي والفكري المبكر42بين التراث والحداثة 
اتب فتنقل بين المدارس والمناصب التعليمية والتربوية، حتى أصبح قريباً من النخبة الثقافية آنذاك. سطع اسمه في الوسط الأدبي والصحفي كك

حيث تميز أسلوبه بالدقة والعمق والالتقاط الذكي للأبعاد الفنية والفكرية للنص  وناقد في المجلات والصحف الكبرى مثل “مجلة الرسالة” و"الأهرام"،  
 .من أهم أعماله في هذه المرحلة:43الأدبي

لعدالة  “الطفل في الريف”: يصور فيها طفولته الريفية وتأملاته حول الأسرة والبيئة القروية والقيم المصرية الأصيلة، وتعكس إحساسه المبكر با •
 . 44والمساواة 

 .45“النقد الأدبي: أصوله ومناهجه”: عمل تأسيسي في النقد الأدبي، يجمع بين الذائقة الجمالية والبعد الاجتماعي والنفسي للأدب  •
ص القرآني “التصوير الفني في القرآن”: أولى محاولاته في ربط الذائقة الأدبية بالقرآن الكريم، حيث حلل الأبعاد البلاغية والصور الفنية في الن •

.خلال هذه الفترة، كان قطب معبراً عن أفكار إصلاحية عقلانية، ومتأثراً بالجو الثقافي  46بطريقة مبتكرة جذبت اهتمام الوسط الأدبي والإسلامي معاً 
ن الأدب الليبرالي القاهري، إلا أنه ظل يبحث في أعماقه عن ثوابت روحية تفسر سر التقدم والتأخر للمجتمعات.ثالثاً: التحول الفكري والروحي )م

في مسار سيد قطب الفكري مع مطلع الأربعينيات، حين شعر أن القيم الاجتماعية والسياسية في  للفكر الإسلامي(جاءت نقطة التحول الأساسية  
م”  مصر لم تعد كافية لتوليد مجتمع ناهض يحقق العدالة. بدأت ملامح هذا التحول الفكري تظهر مع صدور كتابه “العدالة الاجتماعية في الإسلا

امة مجتمع العدالة والمساواة، رافضاً الحلول الاقتصادية الوضعية المستوردة من الغرب، وداعياً م، حيث أكد فيه قدرة الإسلام على إق1949عام  
، حيث  1950و  1948.لكنّ التحول الحاسم جاء خلال بعثته إلى الولايات المتحدة الأمريكية بين عامي  47للرجوع لمنظومة القيم والتشريع القرآني 

كتب  لاحظ عن كثب التفوق العلمي والاقتصادي للغرب، لكنه اكتشف في المقابل أزمة القيم وانهيار العلاقات الأسرية وتفشي المادية المفرطة.  
.عاد إلى  48على المادة وحدها… وينعدم فيها الوازع الروحي، وتغيب فيها القيم الإنسانية في زحمة المدنية” عن انطباعاته قائلًا:“إن أمريكا تعيش  

 المجتمعات.   مصر وقد تبلور لديه الاقتناع بأن الحل لمشكلات الأمة لن يكون إلا بالرجوع للفهم الحي للإسلام وتفسير القرآن تفسيراً يبعث الروح في
بعد عودته لمصر، اقترب شيئاً فشيئاً من جماعة الإخوان المسلمين، حتى انضم   رابعاً: الانخراط في صفوف الإخوان المسلمين والتجربة السياسية

م وأصبح من أبرز منظريها، خاصة في الكتابات الفكرية والسياسية. كان له دور بارز في صياغة رؤية الإخوان في  1953للجماعة رسمياً سنة  
خطاباته على ضرورة “الحاكمية لله”، وضرورة إعادة بناء جماعة مؤمنة تكون نواة مواجهة “الطغيان الداخلي” والهيمنة الغربية، وركز في مقالاته و 

م، ثم اعتقل  1954.في ظل أجواء الصراع بين النظام المصري وجماعة الإخوان، اعتقل قطب عدة مرات )أول مرة عام  50   49تغيير المجتمع 
(، وتعرض في السجن لتعذيب جسدي ونفسي شديد. خلال السجن كتب كثيراً من أشهر كتبه، خاصة الجزء 1964و  1954سنوات طويلة بين  

 .52كما ألف كتباً مثل “معالم في الطريق” و**“خصائص التصور الإسلامي ومقوماته”**  51ن”، الأكبر من التفسير الشهير “في ظلال القرآ
م، ليتحول بذلك إلى  1966أغسطس  29م بتهمة “التآمر على نظام الحكم”، ونفذ حكم الإعدام فجر يوم 1966حكم عليه بعد ذلك بالإعدام سنة  

 خامساً: ملامح الفكر المحوري في مشروع سيد قطب رمز وشهيد لدى كثير من الأوساط الإسلامية.
يرى قطب أن القرآن ليس كتاب عظة فقط، بل هو “دستور حياة”، وكل محاولة للإصلاح الحقيقي لا بد أن تنطلق    . مركزية القرآن كمصدر حياة1

. فالتفسير لديه مشروع تغيير واقعي، وليس جهداً أكاديمياً منفصلًا 54، وليس مجرد دراسة لفظية أو تاريخية 53من فهم مقاصد القرآن واستلهام روحه 
 عن المجتمع.

يرفض أي نظام اجتماعي أو سياسي   55من ركائز مشروعه الفكري أن السلطة والسيادة والتشريع لا تكون إلا لله وحده.  . مفهوم الحاكمية والتوحيد2
 . 56لا يستمد مرجعيته من الشريعة، ويعدّ التحاكم لغير شريعة الله نوعاً من “الجاهلية الحديثة”

يبتكر قطب هنا مصطلحاً جديداً، فيعتبر أن المجتمعات التي تشرّع لنفسها قواعد بعيداً عن الوحي هي مجتمعات    . فكرة الجاهلية المعاصرة3
. هذا الطرح شكّل أساس كثير من الحركات الإسلامية لاحقاً بحثاً عن “المجتمع المسلم” أو “الصفوة  57“جاهلية”، ولو لبست أثواب الحضارة والتمدن

 المؤمنة”.



293

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

لا يتوقع قطب أن الإصلاح سيبدأ من جمهور الناس، بل من نخبة أو طليعة قرآنية تصنع التحول    . دور الصفوة المؤمنة في التغيير الاجتماعي4
 .59، بما يشبه “جيل الصحابة الأول” 58بالمجتمع عبر تبنّي الرسالة والبذل في سبيلها

وأنها تسحق القيم الأخلاقية   60ورغم إعجابه التنظيمي ببعض إنجازات الغرب المادية، إلا أنه يرى أنها عاطلة عن الروح، . نقد الحضارة الغربية5
ترك سيد قطب إنتاجاً غزيراً يجمع بين الأدب والفكر والتفسير، وأشهر    .سادساً: الإنتاج العلمي والفكري 61وتشيء الإنسان وتعزله عن نبع الإيمان   

 كتبه: 
 .62في ظلال القرآن: التفسير الحركي والمجتمعي للقرآن في أكثر من عشرين مجلداً، وهو الأشهر والأكثر انتشاراً اليوم  •
 .63معالم في الطريق: خلاصة مشروعه لإعادة بناء المجتمع على أساس العقيدة الخالصة والصفوة المؤمنة •
 .64العدالة الاجتماعية في الإسلام: نظرية في ربط القيم الإيمانية ببناء مجتمع العدالة  •
 .65خصائص التصور الإسلامي ومقوماته: يتناول فيه خصائص النظام الإسلامي الفريدة •
 67.  66التصوير الفني في القرآن، مشاهد القيامة في القرآن، الطفل في الريف، وغيرها من الأعمال •

ترك قطب أثراً بالغاً في الفكر الإسلامي؛ فقد ألهم كتاباته حركات تجديدية وإصلاحية في أنحاء العالم،   سابعاً: الإرث المعرفي والجدال حول فكره
عة؛  وتبنى منهجه كثير من قادة العمل الإسلامي، خاصة مفاهيم “الحاكمية”، “الجاهلية”، “الصفوة”. وفي نفس الوقت، أثارت أفكاره جدالات واس

”، ومنهم من رأى فيه مفكراً إصلاحياً واجتهادياً ضخماً أعطى للقرآن روحه الحية العادلة. إن إرثه، بعيداً عن كل فمنهم من اتهمه “بالتشدد والغلو
 .69، صار حجر زاوية في تجديد الخطاب الإسلامي العالمي منذ الخمسينيات وحتى اليوم 68جدل 

 ”المطلب الثاني: معالم منهجه في “في ظلال القرآن
للآيات يُعدُّ تفسير “في ظلال القرآن” لسيد قطب واحداً من أبرز الأعمال التفسيرية في الفكر الإسلامي المعاصر. فهو ليس مجرد تفسير تقليدي  

لموقع  بل صياغة لرؤية شاملة للمجتمع المسلم، تجمع بين النص القرآني والواقع المعاش، بين الإشراق الروحي والتحليل الاجتماعي والسياسي. و 
إذ أصبح مرجعًا لغالبية الحركات الإسلامية المعاصرة وأحد المصادر الأساسية    70“في ظلال القرآن” في مشروع سيد قطب الفكري مركزية واضحة؛ 

.حرص سيد قطب أن يجعل من قراءته للقرآن رسالةً إحيائية، تستلهم التاريخ لتغيير الواقع، وتدمج التأمل  71لدراسة المنهج الحركي والفكري للقرآن
الروحي مع المشروع الاجتماعي والسياسي.لذلك تميزت “الظلال” بمنهج خاص، يجمع بين سمات التفسير وملامح المدرسة الحركية والاجتماعية 

بما يجعله جديراً بأن يُدرس كمشروع فكري له ملامحه ومفاصله. فيما يأتي عرضٌ تحليلي لأبرز معالم هذا    -والتحليل الأدبي والفلسفي والذوقي  
 المنهج.

 الخاتمة
اً استثنائياً.  رغم أنّ البحث في مجال “الرقابة الإلهية” قديمة الجذور في الفكر الإسلامي، إلا أنه شهد مع محمد باقر الصدر وسيد قطب تحوّلًا منهجي

ث الحالي أن تدافع  سعى كلُّ منهما إلى نقل الرقابة من مجرد قيمة وُعظية إلى منظومة ديناميكية فاعلة في تحول المجتمع والدولة. وقد أبرز البح
لجة  المدارس الفكرية لا يعود فقط إلى تباين المدارس أو الظروف، بل إلى اختلاف العمق المعرفي والمنهجي في مقاربة النص والواقع، وفي معا

ور مقارنة، ثم تعقيب المعضلات القيمية للدين والإنسان والمجتمع.فيما يلي معالجة مجملة لأهمّ ما خلص إليه البحث من نتائج، مرتبة في محا
 نقدي يقف عند حدود كل تجربة، دون أن يغفل عن إمكانية الاستلهام والتنضيج المعاصر.

 النتائج
أجمعت دراستان الشهيد محمد باقر الصدر وسيد قطب على أن التوحيد ليس مبدأً نظرياً   . مركزية التوحيد وأثرها المحوري في بناء الرقابة الإلهية1

دائمة على    فحسب، بل هو مركز انطلاقٍ لبناء تصور متكامل للرقابة الإلهية. فكلا المفكرين يرى أنّ إدراك الإنسان لوحدانية الله يُؤسّسُ لرقابةٍ 
يقين الفرد بأن الله مطلع على أعماله وسرائره )“يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور”(. في المشروع  أفعاله؛ إذ يتحقق معنى المراقبة الذاتية من  

العلني والخَفي للفرد  الصدري، اعُتبر التوحيد الإطار المفاهيمي الأول الذي يمنح الرقابة بُعداً عقلياً ونظاماً معرفياً متكاملًا، فتصبح شاملة للمجالين  
. أما عند قطب، فالتوحيد يحرّر الإنسان من كل رقابة بشرية قسرية جائرة، ويجعل الرقابة الإلهية مناط الكرامة والمسؤولية الذاتية  72والمجتمع معاً 

73. 
تميّز مشروع الشهيد الصدر بميله العميق إلى التأسيس العقلي والمنطقي، حيث دمج   . الأصالة المعرفية وتعدد المصادر في بناء مشروع الرقابة2

بين معطيات العقل البرهاني ونصوص الوحي، وسعى لتكامل المصادر كأساس لضمان موضوعية الرقابة والابتعاد عن الغيبيات الساذجة أو  



294

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

. بينما مال سيد قطب إلى بسط تجربة قرآنية تفسيرية حية، قائمة على تفعيل النص في واقع الفرد والمجتمع بطريقة تَستنهض 74العاطفية المحضة  
اقتراحات لأبحاث  .75الضمير الإيماني، مع إبراز دور الوجدان الروحي في بلورة رقابة فعالة على السلوك اليومي دون الحاجة لرقابة مؤسسية طاغية 

أساساً يشكّل موضوع “الرقابة الإلهية” أحد أكثر المفاهيم حضوراً وتأثيراً في البناء النظري والتطبيقي للفكر الإسلامي المعاصر، باعتبارها    مستقبلية
ار كالشّهيد  للتزكية الفردية، وضمانة للعدل الاجتماعي، ومحركاً لمشاريع الإصلاح السياسي والأخلاقي. ومع الجهود الكبرى التي بُذلت لدى رواد كب

محمد باقر الصدر وسيد قطب، فإن التحولات المتسارعة في المجال القيمي والاجتماعي والسياسي تفرض ضرورة نقل البحث إلى آفاق جديدة  
راحات  تتجاوز المقاربات الكلاسيكية، وتواجه تحديات الحوكمة والحداثة وتعدد الهويات وقضايا حقوق الإنسان. لذا، نستعرض هنا مجموعة اقت

 اصر.بحثية يمكن أن تفتح آفاقاً خصبة للباحثين وتعين على مواصلة تجذير وتجديد مفهوم الرقابة الإلهية في الفكر الإسلامي وفي الواقع المع
 أولًا: دراسات مقارنة عابرة للمدارس والتيارات

 قائمة المصادر والمراجع
 م. 2020ابتسام الموسوي، المجتمع الرسالي في فكر الصدر وقطب، دار الطليعة، بيروت،  .1
 م. 2013إبراهيم عمر، منهجية التفسير المعاصر للقرآن، دار الأفق، عمان،  .2
 .2م، ج1991أبو القاسم الخوئي، البيان في تفسير القرآن، مؤسسة الاعلمي للمطبوعات، بيروت،  .3
 م. 2016أحمد الربيعي، فكر الشهيد الصدر: دراسة تحليلية، دار الهدى، بيروت،  .4
 . 4م، ج2001أحمد بن محمد الصاوي، تفسير الجواهر الحسان، دار الفكر للطباعة، بيروت،  .5
 م. 2019أنور الحسيني، التفسير العقلي للآيات الاجتماعية، دار الوفاء، القاهرة،  .6
 م. 2007حسن الترابي، الإنسان في القرآن، دار الفكر، دمشق،  .7
 م. 2021حسن الحسيني، الاتجاهات المعاصرة في تفسير العمل الصالح، دار الرشاد، النجف،  .8
 م. 2001عبد الكريم الخطيب، التفسير الموضوعي بين النظرية والتطبيق، دار الفكر العربي، القاهرة،  .9

 م. 2005عبد الكريم الخطيب، فلسفة الأخلاق في القرآن، دار الفكر العربي، القاهرة،  .10
 م. 1985عبد الله شحاته، التوحيد في القرآن، دار المعارف، القاهرة،  .11
 م. 2010عبدالكريم بكار، مقومات التغيير في القرآن، دار الطباعة والنشر الإسلامية، دمشق،  .12
 م. 2018علا حسين، البعد الإلهي في فلسفة العمل الاسلامي، دار المنهل، بيروت،  .13
 م. 2009علي عبد الكريم، تفسير القرآن عند قطب، دار الأمين، دمشق،  .14
 م. 2019فاضل الحيدري، مفهوم الإنسان عند الصدر وقطب، دار الإرشاد، بيروت،  .15
 . 21م، ج 1995فخر الدين الرازي، مفاتيح الغيب )التفسير الكبير(، دار إحياء التراث العربي، بيروت،  .16
 م.2002كاظم الحائري، نظرات في كتاب التفسير الموضوعي للقرآن، دار الهادي للطباعة، بيروت،  .17
 م. 2016محسن طه، منظومة العمل الصالح في الإسلام، دار التنوير، القاهرة،  .18

 هوامش البحث
 

 105التوبة:  1
 . 273، ص 16فخر الدين. التفسير الكبير. دار إحياء التراث العربي، جالرازي،  2
 . 89هـ، ص1435،  24العجلان، أحمد. “الدراسات المقارنة في التفسير المعاصر”. مجلة علوم القرآن، العدد  3
 . 1208سيد. في ظلال القرآن. دار الشروق، الجزء الثاني، ص قطب،  4
 . 54م، ص2012الصدر، محمد باقر. التفسير الموضوعي للقرآن. دار التعارف، بيروت،  5
 . 44م، ص1998انظر: د. محمد عبد الله دراز. مدخل إلى التفسير الموضوعي. دار القلم،   6
 م. 2000عبد العظيم الديب، سيد قطب: حياته وفكره وأدبه، مطبوعات دار الفكر، القاهرة،  7
 م. 1997صالح الحوالي، سيد قطب بين التاريخ والواقع، دار طيبة، الرياض،  8



295

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 
 م. 2006،  2خالد محمد خالد، سيد قطب: حياته وفكره وأدبه، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط 9

 سيد قطب، في ظلال القرآن، دار الشروق، القاهرة، الطبعات الأخيرة.  10
 سيد قطب، الطفل في الريف، دار الشروق، القاهرة، طبعة أولى.  11
 م. 1946سيد قطب، النقد الأدبي: أصوله ومناهجه، دار المعارف، القاهرة،  12
 سيد قطب، الطفل في الريف، دار الشروق، القاهرة، طبعة أولى.  13
 سيد قطب، العدالة الاجتماعية في الإسلام، دار الشروق، القاهرة، طبعة حديثة. 14
 سيد قطب، آفاق جديدة في الأدب والنقد، دار الشروق.  15
 م. 2006،  2خالد محمد خالد، سيد قطب: حياته وفكره وأدبه، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط 16
 سيد قطب، العدالة الاجتماعية في الإسلام، دار الشروق، القاهرة، طبعة حديثة. 17
 م. 1997صالح الحوالي، سيد قطب بين التاريخ والواقع، دار طيبة، الرياض،  18
 سيد قطب، الطفل في الريف، دار الشروق، القاهرة، طبعة أولى.  19
 سيد قطب، مشاهد القيامة في القرآن، دار الشروق، القاهرة. 20
 قطب، التصوير الفني في القرآن، دار الشروق، القاهرة.سيد  21
 م. 2006،  2خالد محمد خالد، سيد قطب: حياته وفكره وأدبه، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط 22
 سيد قطب، معركة الإسلام والرأسمالية، دار الشروق.  23
 سيد قطب، التصوير الفني في القرآن، دار الشروق، القاهرة. 24
 سيد قطب، في ظلال القرآن، دار الشروق، القاهرة، الطبعات الأخيرة.  25
 سعيد أبو العلا، دراسات في التفسير الأدبي للقرآن عند سيد قطب، مجلة كلية دار العلوم )جامعة القاهرة(، عدد خاص.  26
 م. 2015مصطفى وهدان، قراءة في الفكر الإسلامي المعاصر، دار الفكر العربي،  27
 م. 2008هاشمي، التفسير الموضوعي عند سيد قطب مقارنة بمدارس أخرى، مجلة العلوم الإسلامية، ابتهاج  28
 سيد قطب، التصوير الفني في القرآن، دار الشروق، القاهرة. 29
 سيد قطب، العدالة الاجتماعية في الإسلام، دار الشروق، القاهرة، طبعة حديثة. 30
 م. 2015مصطفى وهدان، قراءة في الفكر الإسلامي المعاصر، دار الفكر العربي،  31
 سعيد أبو العلا، دراسات في التفسير الأدبي للقرآن عند سيد قطب، مجلة كلية دار العلوم )جامعة القاهرة(، عدد خاص.  32
 سيد قطب، آفاق جديدة في الأدب والنقد، دار الشروق.  33
 م. 1992راشد الغنوشي، الحركة الإسلامية والتحديث، دار المجتهد، الجزائر،  34
 م. 2006،  2خالد محمد خالد، سيد قطب: حياته وفكره وأدبه، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط 35
 م. 2008ابتهاج هاشمي، التفسير الموضوعي عند سيد قطب مقارنة بمدارس أخرى، مجلة العلوم الإسلامية،  36
 م. 2004طه جابر العلواني، الفكر الإسلامي المعاصر وقضاياه، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، لندن،  37
 يوسف القرضاوي، أولويات الحركة الإسلامية في المرحلة القادمة، دار الشروق.  38
 المجيد الشرفي، الفكر الإسلامي في العصر الحديث، المركز الثقافي العربي، بيروت. عبد  39
 سيد قطب، طفل في الريف، دار الشروق.  40
 م. 2000عبد العظيم الديب، سيد قطب: حياته وفكره وأدبه، دار الفكر، القاهرة،  41
 م. 1946سيد قطب، النقد الأدبي: أصوله ومناهجه، دار المعارف، القاهرة،  42
 م. 2006خالد محمد خالد، سيد قطب: حياته وفكره وأدبه، الهيئة المصرية العامة للكتاب،  43
 سيد قطب، الطفل في الريف.  44
 سيد قطب، التصوير الفني في القرآن، دار الشروق.  45



296

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 
 سعيد أبو العلا، “دراسات في التفسير الأدبي للقرآن عند سيد قطب”، مجلة كلية دار العلوم، جامعة القاهرة. 46
 سيد قطب، العدالة الاجتماعية في الإسلام، دار الشروق. 47
 سيد قطب، آفاق جديدة في الأدب والنقد، دار الشروق.  48
 م. 1997صالح بن فوزان الحوالي، سيد قطب بين التاريخ والواقع، دار طيبة،  49
 سيد قطب، معالم في الطريق، دار الشروق. 50
 أحمد عبد الحليم عوض، سيد قطب حياته وآثاره، مكتبة وهبة. 51
 سيد قطب، خصائص التصور الإسلامي ومقوماته، دار الشروق.  52
 سيد قطب، في ظلال القرآن، دار الشروق.  53
 سيد قطب، مشاهد القيامة في القرآن، دار الشروق.  54
 سيد قطب، معالم في الطريق، دار الشروق. 55
 المجيد الشرفي، الفكر الإسلامي في العصر الحديث، المركز الثقافي العربي.عبد  56
 عبد المجيد الشرفي، الفكر الإسلامي في العصر الحديث، المركز الثقافي العربي. 57
 سيد قطب، خصائص التصور الإسلامي ومقوماته، دار الشروق.  58
 . 1981، 17رمزي زكي، “سيد قطب ونقد الحضارة الغربية”، مجلة الفكر العربي المعاصر، عدد  59
 سيد قطب، آفاق جديدة في الأدب والنقد، دار الشروق.  60
 م. 2015مصطفى وهدان، قراءة في الفكر الإسلامي المعاصر، دار الفكر العربي،  61
 سيد قطب، في ظلال القرآن، دار الشروق.  62
 عبد المجيد الشرفي، الفكر الإسلامي في العصر الحديث، المركز الثقافي العربي. 63
 سيد قطب، العدالة الاجتماعية في الإسلام، دار الشروق. 64
 سيد قطب، خصائص التصور الإسلامي ومقوماته، دار الشروق.  65
 سيد قطب، الطفل في الريف.  66
 سعيد أبو العلا، “دراسات في التفسير الأدبي للقرآن عند سيد قطب”، مجلة كلية دار العلوم، جامعة القاهرة. 67
 م. 2015مصطفى وهدان، قراءة في الفكر الإسلامي المعاصر، دار الفكر العربي،  68
 م. 1992راشد الغنوشي، الحركة الإسلامية والتحديث، دار المجتهد، الجزائر،  69
 سيد قطب، في ظلال القرآن، دار الشروق.  70
 معالم في الطريق، نفسه. 71
 40- 36، صفلسفتناالصدر،  72
 54-50، صمعالم في الطريققطب،  73
 124-110، صالأسس المنطقية للاستقراءالصدر،  74
 1835- 1833، ص4، جفي ظلال القرآنقطب،  75


