
163

         Journal Of the Iraqia University (74-7) November (2025) 

 

 

ISSN(Print): 1813-4521 OnIine ISSN:2663-7502 

Journal Of the Iraqia University 
available online at: https://www.mabdaa.edu.iq 

 

 المرجعيات القرآنية وتأثيرها في تشكيل الصورة الشعرية لدى ابن أبي الحديد 
 )طالبة الدكتوراة  جامعة قم الحكومية  إيران( 1رحيم المرعي ى سلم

 جامعة قم الحكومية  إيران( -)الأستاذ المشارك  2د. رسول دهقان ضاد

 جامعة قم الحكومية  إيران( -)الأستاذة المساعدة  3د. مريم حكمت نيا
Quranic references and their impact on shaping the poetic image 

of Ibn Abi Al-Hadid 
 الملخص 

رآن الكريم  تناول البحث المرجعيات القرآنية ودورها في تشكيل الصورة الشعرية في ديوان ابن أبي الحديد، حيث يتم تحليل كيفية استلهام الشاعر للق
ابن أبي   في تصوير المعاني والرموز، مما يساهم في إثراء شعره بالبعد الروحي والأخلاقي. تهدف الدراسة إلى استكشاف أبعاد جديدة لفهم شعر

قرآن  الحديد من خلال هذه المرجعيات، وكيفية توظيفها لإبراز القيم الكامنة في النصوص الشعرية. فتتجلى المشكلة في فهم التأثير المباشر لل
ية هذه المرجعيات الكريم على الأسلوب الشعري لابن أبي الحديد ومدى استمرارية هذا التأثير عبر الزمن. الدافع وراء البحث يكمن في استجلاء أهم

، وبيان الدينية في تحديد مكانة الشاعر في الساحة الأدبية. تأتي أهمية البحث من تسليط الضوء على العلاقة الوثيقة بين الشعر والقرآن الكريم
ف مدى تأثير المرجعيات كيفية تأثير هذا الربط على هوية الشاعر وإبداعه. يهدف البحث إلى تحليل النصوص الشعرية لابن أبي الحديد لاستكشا

ي  القرآنية في تشكيل الصور الشعرية. يتبنى البحث منهج التحليل النصي، مع التركيز على وجود الاقتباسات والنصوص القرآنية التي تساهم ف 
أبرز البحث قدرة ابن   تشكيل الأسلوب البلاغي والشعري. سيساعد هذا المنهج في توضيح كيفية تجسيد المعاني القرآنية ضمن الأبعاد الشعرية.

ته قوة أبي الحديد على استغلال الألفاظ الدينية والشكل البلاغي في شعره، مثل استخدامه لكلمات تعكس النقاء الروحي والطهارة. تُظهر استعارا
ه. وتَجلّى استلهام المشاهد التمييز بين الحق والباطل، مع صورة تجسد كيفية انقطاع الكذب بوضوح، مما يعزز من جوانب المديح والزهد في شعر 

ة، مما يضيف القرآنية في شعر ابن أبي الحديد، حيث تم استخدام تعابير تحمل وزناً دينياً معقداً، تتعلق بمواقف يوم القيامة ومشاهد العذاب والرحم
ثرًا قويًا على القارئ. کما يُظهر البحث أن ابن  بعدًا روحانيًا عميقًا لأشعاره. تظهر هذه الصور كيف يمكن للقرآن أن يثري الإبداع الشعري ويترك أ 

المتعلقة   أبي الحديد تفاعل بنجاح مع الحكمة المتزنة للقرآن، حيث استند إلى استلهام الآيات والأقوال الحزينة، وهو ما تجلى في أعماله الشعرية
الأسلوب الفني والقيم الدينية، مما يشكل نماذج فنية غنية   بالعدل، التسامح، والإحسان. تعكس بلاغته في النصوص الشعرية ترابطًا عميقًا بين

يد، الصورة الشعرية، ابن ابي الحدالمرجعيات القرآنية،    القرآن الکريم،  :الکلمات المفتاحیةوعابرة عبر الزمن، تُحافظ على تأثيرها الثقافي والأخلاقي.
 الاقتباس. 

Abstract 

This research examines Quranic references and their role in shaping the poetic image in Ibn Abi al-Hadid's poetry 

collection. It analyzes how the poet draws inspiration from the Holy Quran to depict meanings and symbols, 

which contributes to enriching his poetry with a spiritual and moral dimension. The study aims to explore new 

dimensions for understanding Ibn Abi al-Hadid's poetry through these references, and how to employ them to 

highlight the values inherent in poetic texts. The problem lies in understanding the direct influence of the Holy 

Qur'an on Ibn Abi al-Hadid's poetic style and the extent to which this influence persists over time. The motivation 

behind this research lies in clarifying the importance of these religious references in determining the poet's 

position in the literary arena. The importance of this research stems from its emphasis on the close relationship 

between poetry and the Holy Quran, and its demonstration of how this connection influences the poet's identity 

and creativity. The research aims to analyze Ibn Abi al-Hadid's poetic texts to explore the extent to which Quranic 

references influence the formation of poetic imagery. The research relies on a textual analysis approach, focusing 

on the presence of Quranic quotations and texts that contribute to shaping the rhetorical and poetic style. This 



164

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

approach helps clarify how Quranic meanings are embodied in their poetic dimensions. The research highlights 

Ibn Abi al-Hadid's ability to exploit religious terms and rhetorical forms in his poetry, such as his use of words 

that reflect spiritual purity and chastity. The inspiration for Quranic scenes is evident in Ibn Abi al-Hadid's 

poetry, where expressions carrying a complex religious weight are used, relating to the events of the Day of 

Judgment and scenes of torment and mercy, adding a profound spiritual dimension to his poetry. These images 

demonstrate how the Qur'an can enrich poetic creativity and leave a powerful impact on the reader.  

Keywords: The Holy Quran, Quranic references, Ibn Abi al-Hadid, poetic image, quotation. 

   . المقدمة1
محوريًا  تُعدُّ شخصية عبد الحميد بن هبة الله، المعروف بابن أبي الحديد، واحدة من أبرز الشخصيات الأدبية في العصر العباسي، حيث لعب دورًا  

مما عزز من  هـ، تربى في أسرة عراقية معروفة بثقافتها،  586في إثراء الشعر العربي بأسلوبه الفريد وعمله الفكري العميق. وُلِد في المدائن عام  
تماعية  مكانته كأحد أعلام الشعر والأدب. عُرف بشغفه بعلم الكلام وارتباطه بالمذهب المعتزلي، وكان له دور بارز في تناول قضايا أخلاقية واج

يلة لإيصال  من خلال شعره. تتمحور الدراسة حول الصورة الشعرية كعنصر حيوي في شعر ابن أبي الحديد، حيث تُعتبر التعبيرات الشعرية وس
  الأفكار والمشاعر بطريقة فنية تعكس رؤى الشاعر وعقيدته. تتضمن الصور الشعرية درجات من الجمال والتأثير، مما يجعلها أدوات فعالة في 

لها الشاعر.  جذب الانتباه والتأثير في وجدانية المتلقي. فالبلاغة في اختيار الألفاظ والتراكيب تصطبغ بطابع خاص، يعزز المعاني التي يتناو 
لوب  تظهر الأهمية الخاصة للمرجعيات الدينية، وخصوصًا القرآن الكريم، في تشكيل هذه الصور الشعرية. فابن أبي الحديد لم يغير فقط عن الأس

كرية مستدامة، اللغوي، بل استلهم المعاني والنصوص القرآنية ليغني أعماله بمحتوى روحي عميق. إن النصوص القرآنية توفّر خلفية أخلاقية وف
ام علي بن  مما يزيد من عمق وتأثير الأعمال الأدبية. لا يقتصر تأثير المرجعيات الدينية على القرآن الكريم فحسب، بل يمتد أيضًا إلى أقوال الإم

ابن أبي الحديد العديد من الصور    أبي طالب )عليه السلام(. حيث يعتبر الإمام علي مرجعًا أدبيًا ودينيًا بارزًا في التراث الإسلامي، وقد استمد منه
الشعرية والأفكار، مما يُثري نصوصه بعمق روحي وأخلاقي. تتجلى أيضًا التأثيرات القرآنية في نصوص ابن أبي الحديد من خلال استحضار  

س وعي الشاعر الكبير بأبعاد مشاهد وعبارات تسلّط الضوء على الحق والباطل، بالإضافة إلى تصوير مواقف اليوم الآخر. هذه الاستعمالات تعك
بما يسهم   الدين وتأثيراته على الحياة والمجتمع.يهدف البحث إلى استكشاف العلاقة بين المرجعيات القرآنية والصورة الشعرية لدى ابن أبي الحديد،

يدها عبر الصور الشعرية. كما يُعنى  في فهم أبعاد جديدة لشعره. سيتمحور التحليل حول مجالات استلهام الشاعر للنصوص القرآنية وكيفية تجس
كيفية  البحث بكشف مدى استمرار هذا التأثير عبر الزمن وأهميته في إثراء الثقافة الشعرية. إن تناول هذا الموضوع يسعى إلى تسليط الضوء على  

عراء العرب على الاستفادة من نصوص الدين  تفاعل الشاعر مع موروثه الثقافي والديني لعكس نفحات من الإيمان والروحانية، مما يُبرز قدرة الش 
كيل الهوية  في إبداعهم الفني. وستكون نتائج هذا البحث مهمة لفهم التأثير المتبادل بين الدين والأدب في السياق العربي، وأيضًا لتحليل كيفية تش

ق لعالم ابن أبي الحديد الشعري والتأكيد على أهمية الشعرية لابن أبي الحديد من خلال هذه المرجعيات. ستسهم هذه الدراسة في تقديم فهم عمي
ة الروحية وخلق  الفنون البلاغية في تصوير المعاني الدينية. لذا، فإن الاستناد إلى المرجعيات القرآنية يمثل أداة مهمة لتقوية تأثير الشعر في الحيا

 رسائل أخلاقية عبر الأزمان. 
 . عبد الحميد بن هبة الله المعروف بـابن أبي الحديد؛ حياته وأدبه2
 .حياته الذاتية2-1

، وقد  4ن اتفق علماء التراجم ممن ترجم له على اسمه وولادته، فهو عبد الحميد بن هبة الله بن محمد بن الحسين بن أبي الحديد، أبو حامد عز الدي
، في حين ذكر الصنعاني ان ولادته كانت في 5ه( في المدائن احدى المدن الواقعة في اطراف مدينة بغداد586اتفقوا على أن مولده كان سنة ) 

، وقد عرفت هذه الأسرة بمكانة رجالها الاجتماعية والثقافية، فكانوا 7.نشأ عبد الحميد بن هبة الله في اسرة عراقية عرفت بآل أبي الحديد  6الانبار 
، اختلفت المصادر  8من "رجال السلاح وشيوخ الأدب والحديث النبوي ومن متقلدي القضاء، والتدريس والخطابة والكتابة في دواوين الدولة العباسية "

، والمرجح   9ه، وهذا ما اشارت إليه أكثر المصادر التي ترجمت له   655ه، وقيل توفى سنه  656في سنه وفاة ابن أبي الحديد، فقيل انه توفى سنه  
 .  10والدليل على ذلك انه شهد سقوط بغداد بأيدي المغول الذين كانوا سببا في تدميرها وتخريبها    656انه توفى سنه 

 . حياته الأدبية2-2
 .شيوخه وتلامذته2-2-1 



165

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

وأول من    11أجمع أكثر من ترجم لأبن أبي الحديد إلى كثرة شيوخه فقد  " كان بعضهم شوافع، وبعضهم حنابلة وبعضهم أحنافا، وبعضهم علويين "
،  12مدائن "بدأ التعلم على يده هو والده فقد " تتلمذ على ابيه بهاء الدين ابي الحسين هبه الله الذي كان من أساتذة الادب والحديث في بغداد وال

خ عصره  وقد كان شديد الحرص والمتابعة على ان يكتسب أبنه العلوم المختلفة ويلازم حلقاتها. وبعد وفاة والده اتجه إلى لاكتساب العلم إلى شيو 
ثم لازما أهم    13ه(.601واخذ عنهم مختلف فنون الثقافة، فتردد بداية في طلب العلم إلى مجالس عمر بن عبد الله الدباس البغدادي الشافعي )

الذي يُعد من شيوخ    14ه(597الموسوعيين في التأليف والتدريس إلا وهو جمال الدين ابي الفرج عبد الرحمن بن علي المعروف بابن الجوزي )
ه(  606)  ، واخذ منه علم الحديث .و درس علم الكلام على يد ابي يعقوب يوسف بن اسماعيل اللمغاني المعتزلي15الادب والحديث النبوي الشريف 

، وقد تأثر بطريقته في عرض مسائل المعتزلة الكبرى.  في حين اخذ  النحو واللغة عن عمر بن عبد الله الديلمي، وهو من علماء الشافعية  16
. وتذكر المصادر ان ابن أبي الحديد قد حضر مجالس فخر الدين ابي محمد اسماعيل بن  17ومن النحاة المعروفين في القضايا اللغوية والنحوية

ومن أهم المدرسين  أثرا في حياة ابن أبي الحديد  نقيب الطالبيين ابي جعفر يحيى بن محمد   18ه(، واخذ عنه علم المنطق610علي البغدادي ) 
، والذي يُعد من اسره علوية غير انه لم يكن متعصبا للمذهب، وقد قرأ على يده كتاب )جمهرة النسب(  19ه( 613بن ابي زيد الحسني البصري )

. 20ه(، كما وقد تطورت علاقة ابن ابي الحديد بشيخه أبي جعفر الى درجه الصداقة الحميمة والاحترام والاعجاب المتبادل  204لأبن الكلبي )
وقد كان ابن ابي الحديث شديد الاعجاب    21ه(630ومن أساتذته الذين شهدوا له بالتقدم والنباهة في العلوم والآداب  الشيخ فخار بن معد الموسوي)

حتى تكونت بينهما علاقة صداقة حميمة بلغت بينهما إلى درجة دفعت فخار بن معد الى ان يبعث كتابه )الحجه على الذاهب إلى تكفير ابي 
.كان لابن ابي الحديد عدد من التلاميذ ممن  تتلمذ على يده ينهل منها شتى العلوم، ومن    22طالب( الى تلميذه ابن ابي الحديد يسأله بيان رأيه فيه

ه( و الذي كان خازنا للكتب في المدرسة المستنصرية وكان مؤلفا مشهورا في التاريخ ومن اشهر مؤلفاته )الجامع  674هؤلاء ابن الساعي )ت
. ومن تلاميذه ايضا شرف الدين ابو محمد عبد المؤمن بن خلف بن ابي الحسن الدمياطي الشافعي  23المختصر في عنوان التواريخ وعيون السير(

 . 24ه(، وكان حافظا للحديث ومن اكابر الشافعية في اللغة والفقه والانساب والقراءات 705)
 . مكانته العلمية والاجتماعية 2-2-2

فية مرموقة لا شك ان ابن ابي الحديد قد اكتسب الكثير من العلوم الدينية والفقهية واللغوية والفلسفية مما اهلته الى ان يكتسب مكانة علمية وثقا
ا التطور  في عصره وين علماء عصره، وهذه المكانة لم تأتي من فراغ، بل  نتيجة للتطور الفكري والثقافي الذي وصل إليه ابن ابي الحديد، وهذ

  كان نتيجة رحلة طويلة مر بها خلال حياته اكتسب من خلالها تلك العلوم، وعند الرجوع إلى كتب التراجم لاحظنا ان ابن ابي الحديد قد مر 
من التطور واكتساب الثقافة، المرحلة العاطفية التي اكتسبها في مسقط رأسه المدائن، إذْ عاش ودرس وتشبع بأفكار التشيع " وكان ولا   25بمرحلتين

ع  يزال يغدو ويروح إلى بغداد وإلى حي الكرخ ثم لا يلبث أن يعود إلى مسقط رأسه حتى إذا بلغ الخامسة والعشرين من عمره نظم قصائده السب
.اما المرحلة الثانية فهي المرحلة العقلية التي اكتسبها بعد ان اكتملت رجولته 26يات وهي في مديح علي بن ابي طالب )رض( وبيان فضائله"العلو 

حلة  ونضج عقله واشتد ساعده في الثقافة وعلم الكلام وفيها شرح كتاب نهج البلاغة وألف العديد من الكتب، وخلال هذه المرحلة  تحول من المر 
، فقد تخلى  27عتزالي وقد كان هذا التحول تحولا واعيا جاء نتيجة قناعه صادقه وايمان قوي العاطفية إلى المرحلة العقلية التي تمثلت في الفكر الا

، وخلال وجوده في بغداد يحاول التقرب من  28ه( يقرر أن يترك مسقط راسه المدائن و يستقر في بغداد611عن مواقفه الرافضة. وبعد سنة ) 
، فاصبح شاعرا من شعراء الدولة، وموظفا يتولى فيها اعمالا مختلفة، فقد كان كاتبا في 29الخليفة واعوانه لينقلب عباسيا معتزليا يناهض العلويين 

ه(،  632 –ه  631، ثم عمل  كاتبا في ديوان الخلافة للمدة ) 31ه( عمل كاتبا في المخزن 630، وفي سنة ) 30ه( 629دار التشريفات في سنة )
 . 32ه( عمل مشرفا على ولاية الحلة  ثم ناظر للمستشفى العضدي )مستشفى عضد الدولة البويهي( 643  0وبعدها في سنة 

 . منزلة بين شعراء عصره 2-2-3
  لقد تنصب ابن ابي الحديد مكانة مرموقة بين الشعراء في العصر العباسي الثاني ذلك العصر الذي عُرف بعصر الأدب والفكر والفقه والحكمة 

.  فكان ابن ابي الحديد علامه بارزه بين شعراء عصره وقد اهلته لهذه المكانة  33وكثره عدد الشعراء الذين اشتهروا فيه قياسا إلى العصور السابقة 
ابن ابي ما تميز به من العلمية والثقافة، فهو كان مفكرا معتزليا، إذْ قام بشرح كتاب نهج البلاغة فكانت شهرة هذا الشرح مسؤوله عن حمل شهره  

ساع شهرته فضلا عن الجهد المرهق الذي بذله في تفسير خطبه وتوضيح المبهم من الفاظها الحديد إلى أبعد مدى فقد " افاد من اهميه النهج وات
. كما تميز ابن ابي الحديد بانه استطاع  ان يركز قدرته العلمية  في  34والتعليق عليها بتلك التعليقات الذكية التي تنبع عن عقلية اعتزالية متحررة " 

 العلويات والمستنصريات من خلال اختيار موضوعين احدهما سياسي ركز فيه على مدح الخلافة العباسية و رموزها الاحياء والإشادة بهم وفضلا



166

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

ي عن تمجيد فضائل المستنصر بالله والاكثار من وصف الجيوش الذاهبة لصد غارات المغول التي كانت تهدد أمن العراق . والموضوع الثاني دين
حبذ  الذي تميز بالطابع الديني فقد ارتكز فيه على مدح آل الرسول ولاسيما الامام علي )عليه السلام( وبذلك ارتبط شعر العلويات مع موضوع م

 . 35إلى نفوس المسلمين مما جعل شعره الديني كثير الدوران على الالسن الناس  
 المرجعيات القرانية في ديوان ابي الحديد  .3

إليه المبدعون  في أعمالهم الأدبية   -شعراء وكتاباً -يعد القرآن الكريم في مقدمة مصادر تشكيل الصورة، بوصفه منبعاً ثرًّا وعطاء مستمراً يلجأ 
واضعين  المختلفة ثقة منهم أنه حامل نواة الاندماج مع الحياة في كل زمان، لذا يجدون فيه ضالتهم، مستلهمين منه المعاني والأحداث والقصص،  

النصوص الإبداعية إثراء  المساعد الأساس في  القرآني  النص  الزمن.ويمكن عد  عن طريق   -شعراً ونثرا  -عليه قصصهم وما يمر بهم بمرور 
هجة رب لالاقتباس، إذ لم يكن الاقتباس شئياً غريباً، فهو ظاهرة عامة في الأدب العربي" وكان الرسول )صلى الله عليه وسلم( نفسه وهو أفصح الع

، ولأن القرآن أهم الركائز التي تقوم عليها ثقافة الشاعر لأن له ألفاظه ومعانيه، ووقعه  36وأحسنهم بياناً قد اقتبس من القرآن في حديثه وخطبه" 
الخاص، وجمالية فواصله، فضلا عن مضامينه وما إلى ذلك، يمكن عده ملهماً لا غنى عنه. لذا كان للاقتباس الأثر الواضح، إذ سلك أغلب 

، لذا ذهبوا فيه مذاهب شتى من الإبداع والتفنن  37مهم لحسنه نهاية ومأخذاً وما لرونقه نهاية"الشعراء هذا المسلك ؛ لكونهم يعرفون أنه " يكسب كلا
 لوافر(  .ومن الصور التي استطاع ابن حديد أن يبلغ بها مخيلة المتلقي، وكان مصدرها ديني، إذْ كان القرآن مصدر تكوينها ومرجعها قوله : )من ا

 حَبيبي أَنْتَ مِنْ دُوْنِ البَرايا 
 قَنَعْتُ مِنَ الوصَالِ بِكَشفِ حَالٍ  

 أَلَمْ تَسْمَعْ جَوابَ سُؤَالِ مُوسی 
 تَعَرَّضَ لِلّذيِ حَاوَلتَ يوماً 

 

 وإنْ لَمْ أَحظ مِنْكَ بمَا أُريْدُ  
 فَقِيلَ أرْجِعْ فَمَطلبُهَا بَعِيْد  
 وَلَيسَ على مَكَانتِه مَزِيْد  

عِيْدُ  خْرُ واضْطَرَمَ الصَّ  38فَدُكَ الصَّ
 

ة  تحمل الأبيات طابع المناجاة الإلهية، وإن اتخذت ظاهر العشق الصوفي، وهذا واضح من المعاني القرآنية التي وظفها الشاعر في نصه، فلفظ
على  "حبيبي" استعارة للحب الإلهي، وهو أسلوب شائع في الشعر الصوفي، حيث يُكنّى عن الله تعالى بضمائر وعبارات المحبة العاطفية للدلالة  

م أحظَ منك القرب والمودة مع عظمة المقام، وقوله "أنت من دون البرايا" توكيد على تفرّد المحبوب )الله( وعلوّه على سائر الخلق أما قوله "وإن ل 
: قناعة العابد بما أريد" فهي تصوير لحال العابد الذي لا ينال ما يتمناه من الوصال أو الإشراقات الإلهية، وعبارة "قنعتُ من الوصال بكشف حال"

من  بأن يُظهر حاله وضعفه فقط، من دون طلب المقامات العالية أو النعم الظاهرة، وفي عبارة "فقيل ارجع فمطلبها بعيد" تصوير لمشهد الردّ  
البيتان الاخيران  الحضرة الإلهية أو من الحُجُب التي تحول من دون القرب، كناية عن أن الوصل لا يُنال إلا بالمجاهدة والاصطفاء، ويتناول  

ق بشريًا، وأن الجبل  مشهدًا قرآنيًا عظيمًا يحمل بعدًا صوفيًا وفلسفيًا، وهو طلب موسى )عليه السلام( من الله أن يراه، فبيّن الله له أن الرؤية لا تُطا
ن حتى نبيًّا كليمًا مثل موسى لم يُعطَ ما نفسه لم يصمد أمام تجلي الرب، فيحذر الشاعر ضمنا من التطلع إلى ما يفوق الطاقة البشرية، ويذكّر بأ

ته إلى التوظيف  أراد، فكيف بغيره؟ فالمقام الإلهي له هيبة لا تُحتمل، والمجازفة بالاقتراب من ذلك المقام تؤول إلى الفناء. لقد عمد الشاعر في أبيا
س، وقوله "كشف حال " كأن الحال يُرفع غطاءه ليُرى، وهو كناية  البلاغي فاستعمل الاستعارة المكنية في "حبيبي": حيث شُبّه الله بالحبيب المحسو 

لك  عن الإخلاص والصدق في الطلب، وقوله "فقيل ارجع": تشير إلى الرد الإلهي غير المباشر، وهو كناية عن عدم القبول أو التأجيل لحكمة، كذ
بتصفية النفس، وعبارة  "دُكَّ الصخر" و"اضطرم الصعيد" تحمل صورة   في "مطلبها بعيد" كناية عن رفعة المقام الإلهي وصعوبة نيل القرب منه إلا

بصرية وصوتية حركية مرعبة تعبّر عن انهيار الجبل واشتعال الأرض، وقد استعان الشاعر بتركيبات قرآنية لصياغة مشهد مهيب، ففي قوله  
 از بالحذف"، فاستُحضرت المأساة بمجرد الإشارة إلى "الجواب". "جواب سؤال موسى" تعبير مكثف يحمل خلفه قصة كاملة، استُعمل بأسلوب "الإيج

سهولة، الأبيات تحاكي تجارب الحلاج، وابن الفارض، ورابعة العدوية من حيث التألم في طلب الله وتُعبّر عن فكرة أن القرب من الله لا يتحقق ب
سد.  بل هو مطلب عزيز يحتاج إلى التجرّد وتحمل رؤية صوفية ضمنية، فالمرء في طريقه إلى الله يواجه حدودًا لا يمكن تخطيها بالعقل أو الج

ؤذن حتى والتجلي الإلهي هنا هو الغاية القصوى، لكنها غاية لا تُنال إلا بفناء الذات، بل ربما لا تُنال أصلًا إلا بإذن إلهي محض، كما لم يُ 
التي جاء    لموسى.لقد تميزت الصورة بالصدق الشعوري وتم توظيف الصور الصوفية بلغة مألوفة مع تناغم المعنى مع الموسيقى الداخلية للعبارات

مزيد" بأسلوب خبري إنكاري في "ألم تسمع"، لكنه يحمل معنى التوبيخ أو التعجب أو التذكير مع استعمال الندرة والامتناع في "ليس على مكانته  
فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكًّا وَخَرَّ موسَى   مما يضفي على المقام قدسية لا يُطمح إلى ما هو فوقها، فضلا عن التناص القرآني مع قوله تعالى  



167

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

صَعِقًا
الشاعر لا يذكر الآية صراحة، لكنه يوظّفها شعريًا، مما يضفي عمقًا دينيًا وروحيًا.ونجد ابن أبي الحديد في نصوص أخرى يسلط ف  39

تتبع الضوء على آيات القرآن الكريم لاستلهام المعاني وتوظيفها في إنتاج الصور الشعرية، ونجد أنّ مداد الشاعر في هذا الجانب لم ينضب في  
 رآن الكريم، وهو يصف الممدوح في قوله : )من الخفيف(معاني الق

مَ والطَّا   وَاذْكُرِ الطّيبَ المُكَرَّ
 بضعاتٍ مِنَ المُؤَيِّدِ بالوَحـــ 
 بِكُمُ اسْتَعِيذُ مِنْ رَوْعَةِ المَوْ 

 حِيْنَ يَسْتَفْرِعُ المَلَائِكُ مِنْ كُلْـــ  
 رَبِّ لَا تَجْعَلنَني في الألُى كَــــا
 فَاتِحُ الَأمرِ مِنْكُمُ وَلَدى الخَا 

 

 هِرَ نَحْوَ العُلَى وَتَفْرِيَ الفَرِيَّا  
 ــي وَنُوراً منَ الِإلهِ جَلِيَّا  

 قِفِ جَمْعَاً حَوْلَ الجَحِيمِ جِثِيَّا 
 ــــلِ قَبيلٍ أَوْفَى القَبيلِ عِتِيَّا

 نُوا بِنَارِ الجَحِيمِ أَوْلَى صِلِيَّا 
   40تِمِ مِنْكُمْ وَعْداً لَكُمْ مَقْضِيَّا 

 
والعُلى"    فلو تتبعنا الألفاظ والمعاني التي ورد في الأبيات نجدها تحمل الطابع الديني، فلفظة "الطاهر": وصف دال على النقاء الخُلقي والروحي،

ي" )أي: تقطع(: استعارة مكنية تصور الطهارة كدافع للارتقاء، والفَرِيّا: من "الفِرية" أي الكذب، والمقصود بها دحض الباطل أو كشف الزيف، و"تفر 
المؤيد "بَضَعَاتٍ من  اللحم، عبارة  السيف  يفرى  الكذب كما  الحق يقطع  الحق والباطل. وفيها صورة قوية في جعل  الحاد بين  للتمييز   تصوير 

لمعنى القرآني بالوحي"، "بضعات": مأخوذة من حديث النبي في وصف فاطمة "فاطمة بَضعة مني"، فتوظيف هذه اللفظة يعكس أثرًا نبويًا، يعززه ا
ؤيد  للنسب الطاهر، و"المؤيد بالوحي" وصف للنبي )صلى الله عليه وسلم( وهو تعبير بلاغي رفيع يعكس مكانته، وبلاغيًا تحمل الكناية في "الم

وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهَوَى إِنْ هُوَ   بالوحي" معنى يشير إلى النبوة من دون التصريح، مما يضفي جلالًا على العبارة، وقد ورد هذا التعبير بقوله تعالى
41إِلاَّ وَحْي  يُوحَى  

وعبارة "ونورًا من الإله جليًا" تعبير عن الطهارة الربانية، ولفظة نوراً وردت في القرآن للدلالة على الوحي والرسالة كقوله تعالى ، 
     نُور  وَكِتَاب  مُبِين ِ قَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللََّّ

إِنَّمَا يَفْتَرِي    ، وعبارة "يفري الفَرِيَّا" توحي بموقف النبي أو أوليائه في دحض الافتراءات، كقوله تعالى  42
الْكَذِبَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُون  

،وعبارة "روعة الموقف" استعارة مكنية، شبّه الموقف بالشيء المفزع المهول الذي يروع النفس، وقوله "حول الجحيم  43
،  جثيًّا" تصوير بصري رهيب، يشبه الناس في هذا المشهد بمن يجثو خضوعًا وذلًا، وهو مأخوذ من القرآن، مما يزيد من قوة الصورة وتأثيرها

فيه قوة وشدة، يوحي ببذل غاية الجهد والتمام، وفيه تجسيم لحركة الملائكة وهم يُحضرون العُصاة، و"أوفى القبيل عتيًّا":    و"يستفرغ الملائكة" تعبير
من القرآن    فيها طباق بين "أوفى" )الأكثر( و"عتيًّا" )الأشد تمردًا(، مما يعمق المعنى ويوضح شدة الهول، فالأبيات تستلهم صورًا ومعانيً مباشرة

44وترى كل أمةٍ جاثيةً، كل أمةٍ تُدعى إلى كتابها    م كقوله تعالى  الكري
 وكلمة "جثيًّا" مأخوذة مباشرة من اللفظ القرآني، وتوظيفها هنا يضفي ،

يوم نحشر المتقين إلى الرحمن وفدًا، ونسوق المجرمين إلى جهنم وردًا    قداسة وتأثيرًا روحيًا وقد وردت في قوله تعالى  
، وهكذا اعتمد الشاعر  45

ليوم  في تشكل صورته الشعرية  في مدحه على إظهار مكانة المخاطَبين الذين يُستعاذ بهم، بما يحمل تلميحًا إلى شفاعتهم أو مكانتهم في ذلك ا
ا تحمل الأبيات يحمل مديحًا  العصيب، فمدحة يدور في فلك المديح الزهدي المرتبط بالدعاء والخشية من العذاب، والتمسّك بأهل الفضل والنجاة،كم

ومحتوم، وقد  مبطنًا، فيه الإقرار بأن كل بداية ونهاية من الله أو ممن يمثل أمر الله )غالبًا آل البيت في شعر المعتزلة(، ويعترف بأن وعدهم نافذ
ر التمسّك بأولياء الله، فالبلاغة تتجلى في جمعت بين مدح ودعاء في آنٍ واحد، يبتعدان عن الإطراء الزائد ليتجها إلى مدح الخلاص من النار عب

أسلوب التصوير الحي، والطباق، والتوظيف الصوتي المتناغم مع المشهد، والأثر القرآني عميق وواضح، إذ تم استدعاء مشاهد القيامة وتعابيرها ب
بالمفردات والأساليب القرآنية، سواء في اللغة أو في    شعري يرتكز على اللفظ القرآني، مما يُكسب النص وقارًا روحيًا وجماليًا، فالأبيات مشبعة

أبي   التصوير مما يضفي على النص هيبة وجذبة تجعل القارئ يشعر وكأنه يقرأ نصاً من المناجاة الصوفية أو الدعاء العميق . وتتجلى ثقافة ابن 
 علاء الدين الطبرسي قائلًا : )من الكامل( الحديد الدينية برسم صورة أخرى مصدرها القرآن الكريم، إذْ يدعو للمرثي الأمير 

وْحُ والرَّيحَانُ   46فَعَليكَ مِنْ رضْوَانِ ربِّكَ رَحْمَة         يَغْدُوْكَ مِنْهَا الرَّ
لنعيم  يُظهر الشاعر حُزنه على الفقيد، ولكن بلغة يغلب عليها الإيمان والطمأنينة، فهو لا يكتفي برثائه، بل يدعو له ويُؤنس وحشته بتصوير ا 

فخمة    المنتظر له، مستمدًا عناصر تصويره من التصوّر القرآني للآخرة، فهو يمجد الميت ويثني عليه، مع الإيحاء بأنه ممن نال رضا الله بلغة
والنعيم  وراقية، ذات طابع ديني وعقائدي ونبرة يغلب عليها السكينة والإيمان لا الجزع والبكاء لما تحمله من رؤية فكرية أسست على عقيدة البعث

على الفقيد،    الأخروي، وقد وظف الشاعر الصور البيانية كقوله "فعليك من رضوان ربك رحمة"  مصوراً الرحمة وكأنها شيء محسوس يُلقى أو ينزل



168

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

ان" ، و المصدر الديني للصورة الشعرية في البيت متأثر بشكل واضح بالأسلوب القرآني، من حيث المفردات والصور والمعاني فعبارة "رَوح وريح
فَرَوْح  وَرَيْحَان  وَجَنَّةُ نَعِيمٍ  مأخوذة بوضوح من قوله تعالى 

ورضوان من الله    ، وعبارة "رضوان ربك" مأخوذة من صياغة قرآنية كقوله تعالى 47
48أكبر  

ريم  ، وكذلك لفظة "رحمة"  من الألفاظ القرآنية المركزية، وترتبط في القرآن الكريم بالمغفرة والنعيم، فضلا عن التأثر بأسلوب القرآن الك
قريري،  لتفي استعمال الإطناب والتفصيل في "الروح والريحان" لتصوير شمول الرحمة، وكذلك البنية التركيبية توحي بالإيقاع القرآني الهادئ، لا ا

لعربي فالبيت الشعري بما يحمله من صورة شعرية مصدرها القرآن الكريم تميّز بجمال لغوي وأثر ديني عميق، وهو مثال على الامتزاج بين الشعر ا
لبلاغة في الأدب  والنفَس القرآني، حيث تُستعمل بلاغة القرآن لتجميل المعنى وتأكيد الطمأنينة، ولا سيما في مقام الرثاء، وهو من أرقى وظائف ا 

يربطها  العربي حيث تخفف المصاب بالجمال والإيمان.وتتجلى ثقافة ابن ابي الحديد الدينية برسم صورة أخرى لمدح الإمام علي )عليه السلام( وهو  
 بصورة مرجعية قائمة على عنصر الدين في قوله : )من الطويل( 

 وأظهَرْتَ نُوْرَ اِلله بَيْنَ قَبَائِل
رْتَ أصْنَاماً طَعَنْتَ حُمَاتهَا   وَكَسَّ
 رَقَيْتَ بِأسمى غَاربٍ أَحْدقَتْ بِهِ 

 بِغَاربِ خَيْرِ المُرسَلينَ وأَشْرَفِ ال ــ
سَ هَيْبَةً    فَسَبّحَ جِبْريل  وقَدَّ

 

 مِنَ النَّاسِ لَمْ يَبْرَحْ بِهَا الشّركُ نَيِّرَا  
را  بِسُمْرِ الوَشيجِ اللّدنِ حَتَّى تَكَسَّ
 مَلائِكُ يَتلُونَ الِكتَابَ المُسطَّرَا 
 ــأَنَامِ وَأزْكَى نَاعِلٍ وطِئَ الثَّرَى 

 49وَهَلَّلَ إسْرَافَيل  رُعْبَاً وَكَبَّرَا 
 

د )صلى  نلحظ ابن ابي الحديد شكل صورة شعرية لمدح الإمام علي )عليه السلام(  من خلال الإشارة إلى أفعاله الطولية المرتبطة بسيرة النبي محم
لام(  الله عليه وسلم( ولاسيما في ميدان الجهاد وتحطيم الأصنام والدفاع عن الرسالة، وهي كلها ملامح ارتبطت بشخصية الإمام علي )عليه الس

أو    بشكل كبير في التراث الإسلامي، فلفظة النور في البيت الأول قصد منها نور الإسلام، والفاعل قد يكون النبي محمد)صلى الله عليه وسلم( 
رُه الشرك وكأنه نار مشتعلة )نيِّرًا(، فجاء نور التوحيد    بالتأويل الإمام علي بوصفه من أبرز من جاهد لنشر الدين، فالصورة الشعرية في البيت نُصوِّ

مَاوَاتِ وَالْأَرْضِ   فأطفأها، وهذه الصورة مصدرها قرآني جاءت بقوله تعالى   اللََُّّ نُورُ السَّ
ِ وَكِتَاب    ، وكذلك قوله تعالى   50 وَجَاءَكُمْ نُور  مِّنَ اللََّّ

مُّبِين  
،واذا انتقلنا للبيت الثاني من النص نجد الشاعر يذكر صفات الإمام علي؛ فهو من كسر الأصنام )في الكعبة يوم الفتح(، وقتل حماة  51

الأصنام الشرك في بدر وأُحد وخيبر، فالصورة الشعرية في البيت تصور الأصنام كخصوم حيّة تُقاتَل، والمدافعين عنها يُطعنون، والسيف يكسّرهم و 
أيضًا  ا، ومصدرها ديني مستند إلى الأحاديث النبوية التي ومنها قوله )صلى الله عليه وسلم( ))ما قام الإسلام إلا بسيف علي ومال خديجة((، و معً 

صد بذلك الإمام موقفه في يوم خيبر حين قال النبي)صلى الله عليه وسلم(: ))لُأعطينّ الراية غدًا رجلًا يحب الله ورسوله ويحبّه الله ورسوله...((، وق
قوله:  عليًّ الذي اقتلع باب الحصن، وفي البيت الثالث نجد الشاعر يشير إلى الإمام علي )عليه السلام( في العلم والقرآن، إذ يروى عن النبي  

رجل مكرَّم، ومصدرها ديني،   ))علي مع القرآن، والقرآن مع علي((، فالشاعر يرسم مشهدًا ملائكيًا نورانيًا يلتف فيه الملائكة حول مقام عالٍ يعلوه
شعرية، فهي من مشاهد الوحي، ويحتمل تلميحًا للإسراء والمعراج أو مقام الإمام علي في العلم والقرآن، ويستمر ابن اي الحديد في تشكل صوره ال

بأنه ارتقى بمقام خَيْرِ المُرْسَلِين فهو  فنجده في البيت الرابع يمجد مقام النبي، ومن خلاله يعظم مَن كان معه في مسيرته وقصد بذلك الإمام علي  
أنت مني بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا (تعظيم له من جهة نسبه، منزلته، ومرافقته للنبي، وفي ذلك اشارة إلى قوله )صلى الله عليه وسلم(( 

ر تفاعل الملائكة في تفاعل كوني جبريل يسبح،  نبي بعدي))إشارة إلى القرب من مقام النبوة، وفي البيت الخامس تصوير لحظة روحية كبرى تثي
وإسرافيل يهلل في مشهد يُجسد رهبة الحدث، فمصدر الصورة في البيت ديني مستند على تصوير لحظات عظيمة يشارك فيها العالم العلوي في  

مَاوَاتُ يَتَفَطَّرْنَ مِن فَوْقِهِنَّ وَالْمَلَائِكَةُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن    قوله تعالى   فِي الْأَرْضِ أَلَا إِنَّ اللَََّّ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ تَكَادُ السَّ
، وعليه   52

الشرك،  فابن أبي الحديد ابدع في رسم صورة الممدوح المستمدة من مشاهد قرآنية واحاديث نبوية ومواقف في السيرة النبوية فالنور الإلهي مقابل  
لتقديس والتهليل والسيف مقابل الأصنام في تجسيد لقوة الحق مقابل الباطل، والملائكة مقابل البشر في التفاعل السماوي مع الأحداث الكبرى، وا

وله :  في حضور العالم العلوي عند لحظات النبي وأهل بيته  ومن الصور الشعرية التي اعتمد الشاعر ابن ابي الحديد في تشكلها القرآن الكريم ق
 )من الخفيف(

 بِكُمُ أَسْتَعِيذُ مِنْ رَوْعَةِ المَوْ  
 حِيْنَ يَسْتَفْرِعُ المَلائِكُ مِنْ كُل ْـ

 قِفِ جَمْعَاً حَوْلَ الجَحِيمِ جِثيَّا   
 ــلِ قَبيلٍ أَوْفَى القبيلِ عِتِيَّا



169

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 رَبِّ لَا تَجْعَلنَني فِي الألَُى كَا  
 فَاتِحُ الَأمرِ مِنْكُمُ وَلدى الخَا 

 

 نُوا بِنَارِ الجَحيمِ أَوْلَى صِلِيَّا  
 53تِمِ مِنْكُمْ وَعْداً لَكُمْ مَقْضِيَّا 

 
ادًا  الصورة الشعرية في النص تعتمد على الاقتباس من القرآن الكريم، لا على مستوى اللفظ فقط، بل على تركيب المشهد، وهذا يُعطي للصور أبع

وترى كل أمة جاثية   روحانية عظيمة وجمالية بلاغية سامية، فقوله  "جمعاً حول الجحيم جثيا" مستوحاة من قوله تعالى:
، وكذلك قوله   54

يَاطِينَ ثُمَّ لَنُحْضِرَنَّهُمْ حَوْلَ جَهَنَّمَ جِثِيًّا   تعالى   فَوَرَبِّكَ لَنَحْشُرَنَّهُمْ وَالشَّ
، والصورة في القرآن تعبر عن مشهد الناس يوم القيامة جاثين حول  55

 الجحيم، وهي صورة حركية بصرية ذات رهبة عظيمة، فتحوّلت هذه الصورة من كونها مرعبة في أصلها القرآني إلى وسيلة يمدح بها المتكلم من 
لذي يُلاذ به يوم الفزع الأكبر، ونجده في البيت الثاني قد استلهام الصورة  يستعيذ به كأنه ملاذ النجاة من مشهد الرعب، فيُبرز المقام الرفيع لذلك ا 

، فالصورة في القرآن تبين الملائكة تنتزع العصاة من بين الخلائق، في 56ثُمَّ لَنَنزِعَنَّ مِن كُلِّ شِيعَةٍ أَيُّهُمْ أَشَدُّ عَلَى الرَّحْمَنِ عِتِيًّا   من قوله تعالى  
مشهد درامي عنيف، لكنها في نص الشاعر جاءت للإشارة الضمنية أن من يُمدح في النص لا ينتمي لهؤلاء العُصاة، بل هو من الناجين أو  

عند الله، وفي البيت الثالث تتقاطع المعاني فيه مع المعاني الواردة في  الشافعين، كما توحي بهيبة من يُلوذ به، لقدرته على الشفاعة أو اصطفائه  
57ثُمَّ لَنَحْنُ أعَْلَمُ بِالَّذِينَ هُمْ أَوْلَى بِهَا صِلِيًّا    آيات عدة منها قوله تعالى

 فالصورة في القرآن توضح من يصلى اي يحترق بالنار، ولكن في نص ،
ل النجاة،  الشاعر جاءت تمجيد لمن يُستشفع به، فهو المقابل أو الضد لهؤلاء، فالصورة تؤسس ثنائية النجاة والهلاك، لتلمّح إلى أن الممدوح من أه

نكُمْ إِلاَّ وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتْمًا مَّقْضِيًّا  ) أمَّا الصورة في البيت الرابع فهي اقتباس ضمني من قوله تعالى:  58وَإِن مِّ
  فالصورة بداية الرحمة ،

الفتح  وخاتمتها من هؤلاء الممدوح، فه فاتح الخير وخاتموه، فالشاعر وظفها في غرض المدح فجعل الممدوح كأنه أهل الولاية الإلهية، يتصدر في  
لممدوح كأمل للنجاة، وتندمج رهبة ويُختم به الأمر، وقد قُضي له الوعد، فالصور تقوم على تحويل مشاهد الوعيد في القرآن إلى خلفية يسطع فيها ا

يها القيامة بـ جلال من يُمدح، مما يرفع مقامه فوق مشهد الهول، فالشاعر يوظّف القرآن ليس فقط كمصدر بلاغي، بل كـ"منظومة رمزية" يجعل ف
 عند ابن ابي الحديد كونه يتمتع  الممدوح ركن أمن وسط العاصفة.لم تكن صياغة الصورة الشعرية التي يكون الدين مصدرها تشكل جانباً صعباً 

رآنية كقوله : )من  بدرجة عالية من الاطلاع والثقافة ولاسيَّما الثقافة الدينية ونلحظ ذلك في توظيفه للمعاني القرآنية، وكذلك توظيفه لأسماء السرة الق
 الخفيف(

ــبْــ  ـــعُ المَثَانِي والكاتِبُونَ الكِرَامُ   حَاطَكَ اُلله حَيْثُمَا كُنْــتَ والسَّ
 59ــعَامِ لكــنْ لَا تفْــقَهُ الأنْعَامُ  شَهدت باصْطِفَائِكُمْ سُوْرَة الَأنْــ     

زي  ترتكز الصورة الشعرية في البيتين على المصدر الديني القرآن الكريم، وهو ما يُكسب النص قوة رمزية وروحية عميقة، فنلحظ التوظيف الرم
بعُ المَثاني"، فهذه عبارة قرآنية تشير إلى سورة الفاتحة، التي تُعدّ فاتحة الكتاب وأمّ القرآن استعمالها   البيت يوحي بأن  في  للقرآن في عبارة "والسَّ

، التي  المخاطَب مُبارك، كما تُبارك تلاوة الفاتحة في الصلاة، فالصورة في البيت توحي بأن هذا الشخص مُكرّم وعزيز شأنه كشأن السبع المثاني
ة الذين يسجلون أعمال الإنسان كما في  لا يُفتتح شيء أعظم منها، كما نلحظ الإشارة إلى الكَتَبَة الكرام في قوله "والكاتِبُونَ الكِرَامُ"، وقصد الملائك

كِرَامًا كَاتِبِينَ  قوله تعالى: 
وجودهم في الصورة يضفي طابعًا من القداسة والمراقبة الإلهية، فالصورة ترسم مشهدًا روحيًا محاطًا بالعناية ف،   60

رَةُ الَأنْعَامُ"، وسورة الإلهية والمتابعة السماوية، مما يعلي من شأن المخاطب، كذلك نلحظ التلميح إلى سورة الأنعام في قوله "شَهِدَتْ بآصْطِفَائِكُمْ سُوْ 
خاطَب، نعام من السور المكية التي تركز على التوحيد وتنزيه الله واختياره لعباده المخلصين، فالشاعر يصوّر السورة وكأنها تشهد باصطفاء المالأ

صويرية ذكية وهذا تشخيص مجازي يوحي بقدره ومكانته العالية، ولم ينسى الشاعر المفارقة البلاغية في قوله "لكن لا تفقه الأنعامُ" فتظهر مفارقة ت 
اللفظ )سورة   فعلى الرغم من أن "سورة الأنعام" تشهد باصطفائك، فإن "الأنعام" الناس الغافلين أو البهائم لا تفقه هذا الاصطفاء، فهذا التلاعب بين

عرية في النص قائمة على التناص  الأنعام / الأنعام ككائنات( يُولّد صورة شعرية قوية تفيد بأن قدر العظماء لا يُدركه الجهال، وعليه فالصورة الش
صورة القرآني، مما يُضفي عليها قوة رمزية وقدسية، إذ استطاع الشاعر أن يوظف مفاهيم دينية )الفاتحة، الملائكة، الاصطفاء، الغفلة( ليرسم  

 زز البُعد الروحي والبلاغي للنص. سامية للمخاطب بأسلوب تصويري يرتكز على التشخيص )أن السور تشهد(، والمفارقة )الأنعام لا تفهم(، ليُع
 ونجده في بيت آخر يكرر مصدر الصورة نفسه في قوله :)مجزوء الكامل(

بْعُ المَثَانِي لَا زَالَ فِي كَنَفِ الِإلـــــ       61ـــــهِ تَحُوْطَهُ السَّ



170

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

ة،  نلحظ الصورة في البيت مركبة تعتمد على الاستعارة والتشخيص، وتستمد قوتها من مرجعية دينية قرآنية، فالركائز الدينية في الصورة واضح 
له جذور   يرففي قوله "كنف الإله"، الكنف في اللغة هو الستر والوقاية والحماية، وللفظة جاءت استعارة تدل على العناية الإلهية الشاملة، وهو تعب

من   قرآنية ومعاني عقدية عميقة، فالصورة تستدعي إحساسًا بالأمان المطلق، إذ أن الكنف هنا ليس كنف أي أحد، بل كنف الله ذاته، بما يحمله
تعبير قرآني ورد في قوله تعالى: المثاني"  "السبع  الرحمة والحفظ والرعاية، وعبارة  سَبْعًا مِّنَ  معاني  آتَيْنَاكَ  الْعَظِيمَ   وَلَقَدْ  وَالْقُرْآنَ  الْمَثَانِي 

62   ،
الفاتحة،   فالمقصود بها سورة الفاتحة، وهي أعظم سور القرآن، وتُعدّ دعاءً جامعًا ووسيلة للحفظ، وعبارة تحوطه السبع المثاني فيها تشخيص لسورة

ة في البيت وكأنها كائن حيّ يحوط الشخص بالرعاية، في صورة حسية تعبّر عن المعنى الروحي بطريقة ملموسة فالقيمة الجمالية والدلالية للصور 
سياج  تكمن من خلال المزج  بين الروحي والمادي فعناية الله )غير مرئية( تتجسد بصورة "كنف"، وتحفّ الشخص "السبع المثاني" وكأنها جناح أو  

ءه أو دعاء  وهو تعبير عن نقا  –من نور مما تُضفي على الشخص المذكور مكانة روحية عظيمة ليس فقط في رعاية الله، بل محفوظ بـ"الفاتحة"  
له بالحفظ، الصورة تكشف عن ثقافة دينية عالية لدى الشاعر، حيث استثمر مفردات قرآنية وجعلها أدوات للتصوير الفني مما يُكسب الصورة 

ول بالإيمان، لا قداسة ووقارًا، ويُفعّل المخزون الثقافي والديني لدى المتلقي، مما يُعمّق الأثر الوجداني والمعنوي، كما يُؤسس لخطاب شعري موص
بة والثرية، يكتفي بالحسّ بل يتجاوز إلى البعد الروحي، وبهذا فإن الصورة الشعرية القائمة على المصدر الديني في هذا البيت تُعدّ من الصور المرك

الإيحاء الديني والخيال الفني،    حيث توظف رموزًا قرآنية )كنف الإله، السبع المثاني( لتحقق معنى الحفظ والرعاية بأسلوب جمالي راقٍ، يمزج بين
 مما يضفي على النص هالة من السمو الروحي والبياني.

 . النتائج4
انٍ  استخدم ابن أبي الحديد ألفاظاً تحمل دلالات دينية قوية حيث تظهر هذه الكلمات قوة النقاء الروحي والأخلاقي وتوظيف استعارات تحمل مع

ا"، مما  عميقة عن الارتقاء والطهارة. وتتجلى قدرة الشاعر على استلهام مشاهد من القرآن الكريم لتعزيز الصور الشعرية، كقوله "حول الجحيم جثيًّ 
يكتفي الشاعر  يخلق تأثيرًا بصريًا قويًا ويظهر الهيبة والسكينة في تقديم رسالة الحذر من العذاب. والأبيات الشعرية تعكس دعاءً ومناجاةً، حيث لا  

د الصور الشعرية على بلاغة  بالتعبير عن حزنه، بل يدعو للمرثي وفاءً وإيمانًا، مُوضحًا أهمية الرجاء والمغفرة في إطار ثقافة دينية عميقة. تعتم
مة والأخلاق.  المعاني المستلهمة من القرآن الكريم والتي تُسلط الضوء على القيم الروحية مثل التسامح والعدل، مما يمنح النص بعدًا عميقًا من الحك

لالي، حيث تُعد الصور مسؤولة عن نقل  استخدم ابن أبي الحديد الاستعارة والتشبيه كأدوات بلاغية قوية لتشكيل صور شعرية حفلها العمق الد
لنتائج السلبية  مشاعر الشاعر وخلجاته الداخلية. والأبيات تستلهم الصور من ثنائية الخير والشر، حيث تُبرز المفارقات بين الأفعال الجيدة للأفراد وا

ان في بناء المجتمع، مُبرزًا الحاجة إلى إنصاف الفرد،  للجهل أو الأنانية، مما يُحقق تجربة شعورية واضحة. ركز الشاعر على قيمة العمل والإحس
ركيزة أساسية   حيث تتداخل الآيات القرآنية مع الصور الشعرية لتعزيز الفهم بالعدالة في الحياة العامة. فتؤكد النتائج أن المرجعيات القرآنية تُمثل

لأخلاقية والدينية مع الفنون البلاغية، مما جعل شعره عابرًا لحدود الزمان  في تشكيل الصورة الشعرية لدى ابن أبي الحديد، إذ نجح في مزج القيم ا
 ومؤثرًا في الأجيال. 

 المصادر والمراجع
 ريمكالقرآن ال

شرح نهج البلاغة، تحقيق : محمد ابو الفضل ابراهيم، دار احياء الكتب (.  1965فخرالدين ابوحامد عبدالحميد، ) ابن ابي الحديد المعتزلي،   •
 .2العربية، عيسى البابي الحلبي وشركاه، القاهرة، ط

(. وفيات الاعيان وانباء أبناء الزمان، تحقيق : احسان عباس، دار صادر،  1977ابن خلكان، شمس الدين ابو العباس احمد بن محمد، ) •
 بيروت.  

(. عيون التواريخ، تحقيق : د. فيصل السامر ونبيلة عبد المنعم داود، منشورات وزارة الثقافة  1983ابن شاكر الكتبي، صلاح الدين محمد، ) •
   والاعلام، دار الرشيد للنشر، مطبعة الحرية، بغداد. 

 (. البداية والنهاية، مكتبة المعارف، بيروت.1977ابن كثير القرشي، عماد الدين ابو الفداء اسماعيل بن عمر، )  •
رة البغدادي، ابن الفوطي، )د.تا(. تلخيص مجمع الآداب في معجم الالقاب، تحقيق : د. مصطفى جواد، مطبعة مديرية احياء التراث القديم، وزا •

 الثقافة والارشاد القومي، دمشق.  
 (. الاقتباس من القرآن الكريم، تحقيق : د. ابتسام مرهون الصفار، دار الوفاء، المنصورة.1992الثعالبي، أبومنصور، ) •



171

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 معجم البلدان، ياقوت الحموي، دار صادر، بيروت. (. 1977الحموي، شهاب الدين ابو عبد الله ياقوت بن عبد الله، ) •
 الحنبلي، ابو الفلاح عبد الحي بن احمد بن العماد، )د.تا(. شذرات الذهب في اخبار من ذهب، دار الكتب العلمية، بيروت. •
 ه(، مكتبة المثنى، بغداد.  748(. تذكرة الحفاظ، )1966الذهبي، شمس الدين ابو عبد الله محمد بن احمد، ) •
 (. العذيق النضيد بمصادر ابن أبي الحديد في شرح نهج البلاغة، مطبعة العاني، بغداد. 1987الربيعي، أحمد، ) •
 هجر للطباعة والنشر والتوزيع ق(. طبقات الشافعية، 1413السبكي، تاج الدين عبد الوهاب بن تقي الدين، ) •
(. نسمة السحر بذكر من تشيع وشعر، تحقيق: كامل سلمان الجبوري، 1999الصنعاني اليماني، ضياء الدين ابو اسحاق يوسف بن يحيي، ) •

 . 1دار المؤرخ العربي، بيروت، لبنان، ط
 ، دار المعارف، القاهرة.2ضيف، شوقي، )د.تا(. عصر الدول والامارات، الجزيرة العربية، العراق، ايران، ط •
هـ(، اطروحة دكتوراه، كلية  656(. شعر عبد الحميد بن هبة الله المدائني الشهير بابن أبي الحديد )ت  1996عبد الكريم، عبد الجبار سالم، )  •

 الآداب، جامعة بغداد. 
(. الشعر العربي في العراق من سقوط السلاجقة حتى سقوط بغداد، منشورات وزارة الثقافة والاعلام، العراق،  1976العبود، عبد الكريم توفيق، ) •

 دار الحرية، بغداد. 
 (. تاريخ العراق بين احتلالين، شركة التجارة والطباعة المحدودة، بغداد. 1949العزاوي، عباس، ) •
 (. تاريخ الأدب العربي في العراق، مطبعة المجمع العلمي العراقي، بغداد. 1960العزاوي، عباس، ) •
  العسقلاني، ابن حجر، )د.تا(. الدرر الكامنة في اعيان المئة الثامنة، تحقيق : محمد سيد جاد الحق، دار الكتب الحديثة، مطبعة المدني. •
الدين محمد، ) • الهيئة 1987العيني، بدر  امين،  المماليك، تحقيق : د. محمد محمد  الزمان، عصر سلاطين  الجمان في تاريخ اهل  (. عقد 

 المصرية العامة للكتاب. 
 (. ابن ابي الحديد؛ سيرته وآثاره الادية والنقدية، رسالة ماجستير، کلية الآداب، القاهرة.1977محيي الدين، علي جواد، )  •
 ه(، تحقيق : عبد الله الجبوري، مطبعة الارشاد، بغداد.  772(. طبقات فقهاء الشافعية، ) 1970المصري، جمال الدين عبد الرحيم بن الحسن، ) •

 هوامش البحث
 

1  . Salma Rahim Shalan Al-marai; PhD student of Arabic language and literature, University of Qom, Qom, 

Iran. Email: wi.viopq@gmail.com 
2  Dr.Rasool Dehghanzad; Associate Professor of Arabic Language and Literature in University of Qom, Qom, 

Iran. Emai: r.dehghanzad@qom.ac.ir 
3  . Dr.Maryam Hekmatnia; Assistant Professor of Arabic Language and Literature in University of Qom, Qom, 

Iran. Email: m.hekmatnia@qom.ac.ir 

(. وفيات الاعيان وانباء أبناء الزمان، تحقيق : احسان عباس، دار صادر،  1977. ابن خلكان، شمس الدين ابو العباس احمد بن محمد، )4
 392_ 391/ 5بيروت: 

 .   75_  74/ 5معجم البلدان، ياقوت الحموي، دار صادر، بيروت: (. 1977الحموي، شهاب الدين ابو عبد الله ياقوت بن عبد الله، ). 5
(. نسمة السحر بذكر من تشيع وشعر، تحقيق: كامل سلمان الجبوري، 1999. الصنعاني اليماني، ضياء الدين ابو اسحاق يوسف بن يحيي، )6

 .  340/  2:  1دار المؤرخ العربي، بيروت، لبنان، ط
 .  50_ 49(. العذيق النضيد بمصادر ابن أبي الحديد في شرح نهج البلاغة، مطبعة العاني، بغداد:  1987. الربيعي، أحمد، )7
هـ(، اطروحة دكتوراه، كلية 656(. شعر عبد الحميد بن هبة الله المدائني الشهير بابن أبي الحديد )ت  1996. عبد الكريم، عبد الجبار سالم، )8

 .   17الآداب، جامعة بغداد: 
(. عيون التواريخ،  1983، ابن شاكر الكتبي، صلاح الدين محمد، ) 392/ 5(:  1977. ابن خلكان، شمس الدين ابو العباس احمد بن محمد، ) 9

، وابن  20/112تحقيق : د. فيصل السامر ونبيلة عبد المنعم داود، منشورات وزارة الثقافة والاعلام، دار الرشيد للنشر، مطبعة الحرية، بغداد:  
، و العيني، بدر الدين  199/ 13(. البداية والنهاية، مكتبة المعارف، بيروت:  1977القرشي، عماد الدين ابو الفداء اسماعيل بن عمر، )كثير  



172

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 

(. عقد الجمان في تاريخ اهل الزمان، عصر سلاطين المماليك، تحقيق : د. محمد محمد امين، الهيئة المصرية العامة للكتاب:  1987محمد، )
164    . 

 .  23_  20(. تاريخ العراق بين احتلالين، شركة التجارة والطباعة المحدودة، بغداد: 1949. العزاوي، عباس، )10
 . 70(: 1987. الربيعي، أحمد، )11
 . 70المصدر نفسه : . 12
ه(، تحقيق : عبد الله الجبوري، مطبعة الارشاد،  772(. طبقات فقهاء الشافعية، )1970. المصري، جمال الدين عبد الرحيم بن الحسن، )13

 2/60بغداد: 
شرح نهج البلاغة، تحقيق : محمد ابو الفضل ابراهيم، دار احياء الكتب (.  1965فخرالدين ابوحامد عبدالحميد، ) ابن ابي الحديد المعتزلي،  .  14

 .   285/ 12: 2العربية، عيسى البابي الحلبي وشركاه، القاهرة، ط
والحنبلي، ابو الفلاح عبد الحي بن احمد بن العماد، )د.تا(.  ،  2/322(.:  1977. ابن خلكان، شمس الدين ابو العباس احمد بن محمد، )15

 .  329/  4/ ج2شذرات الذهب في اخبار من ذهب، دار الكتب العلمية، بيروت: م
 .  192/ 9:  (1965فخرالدين ابوحامد عبدالحميد، ) ابن ابي الحديد المعتزلي، . 16
 .   20(:  1996.  عبد الكريم، عبد الجبار سالم، )17
 .  9/37: (1965فخرالدين ابوحامد عبدالحميد، ) ابن ابي الحديد المعتزلي، . 18
 .   219_   10/214. المصدر نفسه : 19
 .  77(:   1987. الربيعي، أحمد، )20
 .  41/  1: (1965فخرالدين ابوحامد عبدالحميد، ) ابن ابي الحديد المعتزلي، . 21
 .   79(: 1987، والربيعي، أحمد، )83/  14. المصدر نفسه : 22
، و الحنبلي، ابو الفلاح 259/  4ه(، مكتبة المثنى، بغداد:  748(. تذكرة الحفاظ، )1966الذهبي، شمس الدين ابو عبد الله محمد بن احمد، )  .23

 .   344_   343/  5/ ج 3عبد الحي بن احمد بن العماد، )د.تا( : م
، العسقلاني، ابن حجر،  10/ 4: هجر للطباعة والنشر والتوزيعق(. طبقات الشافعية، 1413السبكي، تاج الدين عبد الوهاب بن تقي الدين، ). 24

 .   2/417)د.تا(. الدرر الكامنة في اعيان المئة الثامنة، تحقيق : محمد سيد جاد الحق، دار الكتب الحديثة، مطبعة المدني: 
 .  23 –  21(:  1996عبد الكريم، عبد الجبار سالم، ) .25
 .   379: ، دار المعارف، القاهرة2. ضيف، شوقي، )د.تا(. عصر الدول والامارات، الجزيرة العربية، العراق، ايران، ط26
 .  90_   85: (. ابن ابي الحديد؛ سيرته وآثاره الادية والنقدية، رسالة ماجستير، کلية الآداب، القاهرة1977محيي الدين، علي جواد، ) .27
 .  380_   379  ضيف، شوقي، )د.تا(: .28
 وما بعدها .  91:  (1977محيي الدين، علي جواد، ) .29
ابن كثير القرشي، عماد الدين ابو الفداء اسماعيل بن عمر،    ، و16/109:    (1965فخرالدين ابوحامد عبدالحميد، )ابن ابي الحديد المعتزلي،    .30
(1977)   :13 /199  . 

البغدادي، ابن الفوطي، )د.تا(. تلخيص مجمع الآداب في معجم الالقاب، تحقيق : د. مصطفى جواد، مطبعة مديرية احياء التراث القديم،   .31
 .   191/ 1/ق 4وزارة الثقافة والارشاد القومي، دمشق: م

 . 83 (:1987الربيعي، أحمد، ) .32
، و العبود، عبد الكريم 322  -1/305:  (. تاريخ الأدب العربي في العراق، مطبعة المجمع العلمي العراقي، بغداد1960العزاوي، عباس، ) .  33

(. الشعر العربي في العراق من سقوط السلاجقة حتى سقوط بغداد، منشورات وزارة الثقافة والاعلام، العراق، دار الحرية، بغداد:  1976توفيق، )
87_91  . 

 .  24(:1996. عبد الكريم، عبد الجبار سالم، )34
 25. المصدر نفسه: 35



173

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 
 .    1/27(. الاقتباس من القرآن الكريم، تحقيق : د. ابتسام مرهون الصفار، دار الوفاء، المنصورة: ج1992الثعالبي، أبومنصور، ). 36
 .  27/ 1المصدر نفسه : ج. 37
 .  159(:  1996. عبد الكريم، عبد الجبار سالم، )38
 .  143. سورة الاعراف : الآية 39
 . 264(:  1996. عبد الكريم، عبد الجبار سالم، )40
 .  4_3سورة النجم : الآية  . 41
 .  15الآية . سورة المائدة : 42
 .  105. سورة النحل : الآية  43
 .   28الجاثية : الآية   . سورة 44
 .   86- 85مريم: الآية  . سورة 45
 .  255(:  1996. عبد الكريم، عبد الجبار سالم، )46
 .  89. سورة الواقعة : الآية  47
 .  72التوبة : الآية   . سورة 48
 .  196(:  1996. عبد الكريم، عبد الجبار سالم، )49
 .   35النور : الآية   . سورة 50
 .  15المائدة : الآية  . سورة 51
 .  5الشورى : الآية   . سورة 52
 .  264(:  1996. عبد الكريم، عبد الجبار سالم، )53
 .   28الجاثية : الآية   . سورة 54
 .   68مريم : الآية  . سورة 55
 . 69مريم : الآية  . سورة 56
 . 70مريم : الآية  . سورة 57
 .   71مريم : الآية  . سورة 58
 .   246_  245(:  1996. عبد الكريم، عبد الجبار سالم، )59
 .  11الانفطار: الآية  . سورة 60
 .  251(:  1996. عبد الكريم، عبد الجبار سالم، )61
 .  87الحجر : الآية  . سورة 62


