
154

         Journal Of the Iraqia University (74-7) November (2025) 

 

 

ISSN(Print): 1813-4521 OnIine ISSN:2663-7502 

Journal Of the Iraqia University 
available online at: https://www.mabdaa.edu.iq 

 

المجتمع وطرق علاجها من منظور القرآن    ی انعدامها وانحرافاتها وأثرها عل   ة ی الأخلاق   م یالق 
   المقارن   ر یوتفس   م یالکر 

  يتور سلام العلكالاستاذ المشرف:الد
 فرحان يعامر هاد  

 ة العلوم المعارف يلكة يجامعة المصطفي العالم
ر القرآن يتناول هذا البحث بالدراسة التحليلية مسألة “القيم الأخلاقية، وانعدامها أو انحرافها وأثر ذلك على المجتمع، وسبل معالجتها من منظو 

ينطلق البحث  الكريم والتفسير المقارن”، مع التركيز على آثار الأزمة الأخلاقية على التشريع والقانون في سياق معاصر )العراق وإيران كنموذجين(
كاملًا يجمع بين من الإشكال القائم حول طبيعة العلاقة بين البناء القيمي للمجتمع وفعالية المنظومة القانونية، ويعتمد منهجاً تحليلياً أكاديمياً مت 

تفسير المقارن.في الفصل الأول،  وفق نهج استدلالي يستند إلى تفسير القرآن الكريم وأقوال علماء ال—التفسير، الفلسفة، علم الاجتماع، والتاريخ
، معرفية،  يستعرض البحث أهمية القيم الأخلاقية في الحفاظ على تماسك المجتمع واستقراره، ويركز على التصنيفات القرآنية للقيم )فردية، اجتماعية

لفصل الثاني لتحليل أسباب غياب القيم أو تشوهها:  وقائية وغيرها(، وعلى أثر اختلالها أو غيابها في ظهور الانحرافات المجتمعية والقانونية.ينتقل ا
ضعف الأسرة، قصور التعليم، تأثير الإعلام، ضغوط الاقتصاد، وظواهر من قبيل العولمة وسياسة المصالح.ويتضمن البحث أمثلة واقعية حول  

لتحايل، انتشار الفساد وضعف الردع الذاتي.يختتم انحسار منظومة القيم في كل من العراق وإيران، وانعكاس ذلك في ضعف الردع القانوني، شيوع ا 
عيل الإعلام البحث بإبراز الحلول المستمدة من القرآن والتفسير المقارن: تأصيل العلاقة بين التشريع والقيم، مراجعة آليات الرقابة المجتمعية، تف

قوانين بالتوازي مع إصلاح الضمير الجمعي.يطمح البحث مع التأكيد على ضرورة إصلاح ال—الإصلاحي، وتكريس التربية الأخلاقية المؤسسية
ناء رأس  إلى بلورة رؤية علمية عملية تسهم في مواجهة الأزمة القيمية المعاصرة، وتفعيل دور الشريعة والقانون في ترسيخ العدالة الاجتماعية وب

 مقارن، الأزمة الاجتماعية، الإصلاح القرآنيالقيم الأخلاقية، التشريع، التفسير ال الكلمات المفتاحية:مال أخلاقي مستدام.
Abstract 

This study conducts an analytical investigation into “Moral Values, Their Absence or Distortion, and Their 

Impact on Society and Methods of Remedy from the Perspective of the Holy Quran and Comparative Exegesis,” 

examining the consequences of the ethical crisis for law and legislation in contemporary contexts, with special 

focus on Iraq and Iran.The research originates from the essential question of how the interplay between moral 

values and the legal structure shapes social justice and public order. It employs an integrative analytical-

discursive methodology, drawing upon Quranic exegesis, comparative interpretations, and insights from 

sociology and history.The first chapter explores the pivotal role of moral values in maintaining and enhancing 

societal cohesion and progress, providing a classification of values in the Quran (individual, social, cognitive, 

preventive, and other types), and analyzes how their decline underpins legal and social crises.The second chapter 

investigates the complex causes behind the absence or distortion of values: weak family foundations, deficiencies 

in education, media influences, economic pressures, globalization, and utilitarian approaches to social life.Case 

studies from Iraq and Iran illustrate that the weakening of moral systems leads to weakened legal deterrence 

mechanisms, the spread of corruption, and a decline in public trustIn conclusion, the research highlights Quranic 

and interpretive solutions aimed at restoring the link between values and legislation, reforming social oversight 

mechanisms, activating reform-oriented media, institutionalizing moral education, and insisting on legal reform 

hand-in-hand with the cultivation of a collective conscience.This thesis aspires to offer a scientific and practical 

perspective for confronting the contemporary ethical crisis, activating the role of Sharia and law in establishing 

enduring social justice and a sustainable moral capital.Keywords: Moral Values, Legislation, Comparative 

Interpretation, Social Crisis, Quranic Reform. 



155

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 المقدمة
قيمية   تعدُّ القيم الأخلاقية حجر الزاوية في البناء الحضاري للمجتمعات الإنسانية، إذ لا تقوم حضارة أو نظام اجتماعي سليم إلا على منظومة
ل البعد راسخة توجه السلوك الفردي والجماعي، وتحفظ كرامة الإنسان، وتُسهم في تحقيق الأمن والاستقرار والتنمية المستدامة. إن أي مجتمع يهم

من التفكك   القيمي يُعاني حتمًا من حالة من الفوضى الأخلاقية والارتباك في الأولويات، كما أن انعدام القيم أو انحرافها يقود المجتمع إلى حالة
ل يمكن القول إن جوهر  والصراعات وفقدان الهدف والفاعلية الحضارية.لقد جعل الله تعالى القيم الأخلاقية محورًا أساسيًا في رسالة الأنبياء، ب

ة  الرسالات السماوية كافة إنما يتمثل في “استخراج أفضل ما في الإنسان من خصائص نفسية وسلوكية وقيمية” . ومن هنا جاءت الرسالة الخاتم
يع مع بناء القيم، في بتشريع أصيل تكاملت فيه حدود الإيمان والعمل والسلوك، فامتزجت العقيدة بالشريعة، وتداخل التشر   -رسالة الإسلام    -

منظومة محكمة تهدف لإسعاد الإنسان وإصلاح المجتمع على أساس من الفضيلة والعدل والمحبة.وعلى الرغم من وضوح هذه المنظومة القيمية 
لمجتمعات الإسلامية، كما في القرآن الكريم والسنة النبوية، إلا أن الواقع المعاصر يُبرز تحديات صارخة تهدد أصالة القيم وفاعليتها؛ فقد أصاب ا

سة،  سائر أمم الأرض، تيار عارم من التحولات الفكرية والاجتماعية، رافقه تطور هائل في وسائل التواصل والإعلام ومنظومات الاقتصاد والسيا
ولم يقف الأمر عند   السلوكفكان لذلك الأثر العميق في إعادة صياغة وعي الأفراد والجماعات، وأدى إلى بروز مشكلات كبرى في ميدان القيم و 

حى  حدود التأثير الخارجي فحسب، بل تسربت عوامل الانحراف وضعف التربية القيمية إلى داخل المؤسسات الدينية والتعليمية والاجتماعية، فأض
تصرفات في الحياة العامة   “الانفصام بين النظرية والتطبيق” ظاهرة ملحوظة، تتجسد في ما يمكن تسميته بـ “الفجوة الأخلاقية”. أصبحنا نرى 

إلى أدوات شكلية أو طقوس مجردة من    –عند بعض    –والخاصة تناقض ما يُعلن من قيم وما يُلهج به من شعارات، حيث يتحول الدين غالبًا  
فعية.انطلاقًا من هذه  جوهرها التربوي والأخلاقي، ويُهمش النص القرآني في ميدان السلوك الواقعي لصالح منظومات قيمية دخيلة أو مشوشة أو ن

 المشكلة، تتأكد حاجة الأمة الإسلامية، بل الإنسانية جمعاء، لبحث علمي جاد يسلط الضوء على أسباب هذا الانحراف أو غياب القيم، ويعيد 
سس الإيمانية والممارسات الاعتبار للنظام القيمي القرآني بوصفه القادر على معالجة أزمات الفرد والمجتمع ضمن رؤية جامعة مانعة، تجمع بين الأ

قصور  العملية الواقعية، مع الاستئناس بتجارب المجتمعات المعاصرة والرجوع إلى التراث التفسيري المقارن لكشف مواطن القوة والضعف وأوجه ال
تُعد مسألةُ تصنيف القيم الأخلاقية أحد أبرز محاور البحث الأخلاقي والفلسفي والاجتماعي،   في الفهم أو التطبيق.تصنيف القيم الأخلاقية وأبعادها

ن كائن  إذ إن سلامة البناء النظري لأي مجتمع إنما تقاس بمدى قدرته على بلورة نظام قيمي واضح الملامح ومتكامل الأبعاد. فلا يخفى أن الإنسا
ير والشر، الفاضل والسافل، المشروع والممنوع”؛ ولهذا  أو اجتماعياً أو دينياً، فهو “كائن يُميّز بين الخقيمي بطبعه، وقبل أن يكون فاعلًا عقلانياً 

دي تحتلّ مسألة تصنيف القيم موقعاً مركزياً في علوم الإنسان عامة، وفي علوم الشريعة على وجه الخصوص. إن غياب التصنيف الدقيق للقيم يؤ 
الضبابية في مجالات التشريع، والتربية، والحكم، والعلاقات غالباً إلى فوضى أخلاقية وتشوّش في الأولويات الفردية والجمعية، ويخلق نوعاً من  

إذا تأمّلنا في تجربة الحضارات القديمة والمعاصرة، لوجدنا أنّ النظم الأكثر تماسكاً كانت نتيجة لاستقرار منظومة من القيم المصنفة  1الاجتماعية. 
قيم  هل هي  بوضوح، يُعاد إنتاجها جيلًا بعد جيل وتُترجم في سياسة الدولة وثقافة المجتمع. ومن هنا تبرز أهمية التنظير لتصنيف القيم الأخلاقية:

الدينية أو الإنسان ية أو مطلقة أم نسبية؟ ثابتة أم متغيرة؟ فردية أم جماعية؟ زمكانية أم كونية؟ وهل يمكن جمعها تحت عناوين شاملة كالقيم 
، فتناولها الاجتماعية أو العقلية، أم تحتاج إلى تصنيفات دقيقة تضع لها حدوداً ومعايير خاصة؟لقد تعددت المناهج في تصنيف القيم عبر العصور

هايم وماكس الفلاسفة من زاوية الميتافيزيقا )كأفلاطون وأرسطو(، ودرسها علماء الاجتماع في سياق البنية الطبقية والثقافة الجمعية )كما عند دورك
ليومية، ويؤسس لتوازن بين  فيبر(، بينما حاولت المدارس الإسلامية وضع سلم هرمي للقيم يبدأ من القيم الربانية العليا وينتهي بالقيم العملية ا

وبيّن   مصالح الفرد والجماعة.أما القرآن الكريم، فقد وظّف منهجاً متكاملًا في تصنيف القيم حين أشار إلى “المقاصد الكلية” للشريعة من جهة،
ويُلاحظ أن الجدل في الساحة الفكرية والفلسفية، لا يتعلق فقط 2العبادات والمعاملات والسلوكيات بوصفها تجليات للقيم وليس غايات منفصلة.

يم الإنسانية بمسمّيات التصنيفات بل بأبعادها العميقة: كيف تتداخل القيم الروحية مع القيم الاجتماعية؟ وما هي حدود انفصال القيم الدينية عن الق
جمالية؟من هنا، تأتي أهمية البحث في “تصنيف القيم الأخلاقية وأبعادها” كضرورة، العامة؟ وهل ثمة تداخل دائم بين القيم الأخلاقية والفكرية وال

النزعات  ليس فقط للفهم والتطبيق، بل لجعل الأخلاق أساساً فعلياً لتنمية الإنسان وتماسك المجتمع، ومناعة الهويّة في زمن سيولة القيم وغلبة  
لمفكر والمشرّع وصانع القرار من امتلاك رؤية ناضجة وإطار نظري متناسق يمكّنه من توجيه  الفردانية والمادية.هذا التصنيف يُمكّن المربي وا

نسان كفرد السياسات التربوية والاجتماعية والدينية بصورة تُحقق التوازن المنشود بين الأصالة والانفتاح، بين الثابت والمتغير، بين متطلبات الإ
الكم إلى  تطمح  وكروح  المجتمع،  في  والخير. وكعضو  الرقمية  3ال  كالعولمة  ـ  الإسلامية  المجتمعات  تواجه  التي  المعاصرة  التحديات  وفي ظل 



156

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

لتكون  والاغتراب القيمي وانحراف السلوك الجمعي ـ فإن الحاجة إلى تصنيف سليم وعملي للقيم تزداد إلحاحاً، كي تتحوّل القيم من مجرّد شعارات
راث القرآني  أداة نقد ومراجعة وعلاج لبنية المجتمع والهوية الدينية والوطنية معاً.من هنا، سيستعرض هذا المبحث مختلف التصنيفات الواردة في الت

وبين البنى الفردية  والدراسات الفلسفية والاجتماعية، مع تحليلٍ للأبعاد النفسية والاجتماعية والكونية للقيم الأخلاقية، وبيان التأثير المتبادل بينها  
 والجمعية والدينية للمجتمع.

 المطلب الأول: القيم المطلقة والنسبية

ذ أقدم العصور.  لطالما شكّلت مسألة القيم الأخلاقية ــ وهل هي مطلقة أم نسبية ــ أساسًا للنقاش بين الفلاسفة والمفكرين وعلماء الدين والاجتماع من
قراراته وسلوكياته؛ ينطلق هذا الجدل من حقيقة مركزية مفادُها أنّ الإنسان كائن يبحث عن المعنى، ويسعى لتنظيم حياته وفق معايير ومبادئ توجّه  

ينتمي لفضاء  وأنّ هذه المبادئ والقيم هي التي تمنح الفرد والمجتمع القدرة على التمييز بين ما يُعدّ خيرًا أو شرًا، وما هو جائز أو محظور، وما  
واجتماعية وفكرية، بل ويعرض مسيرة    المقدّس أو المدّنَّس. من هنا فإنّ أي خلل في تصور القيم أو انحرافها أو انعدامها يؤدي إلى فوضى أخلاقية

كينونة   المجتمعات والأمم للاختلال والضعف وربما الانهيار التام. ومن الأسئلة المحورية في هذا السياق: هل للقيم صبغة مطلقة وأبدية تنبع من
ثقافات؟إذا أمعنّا النظر في التراث الفلسفي القديم،  الإنسان أو من مصدر متعالٍ سماوي، أم أنها متغيرة تتبدّل مع تحوّل الزمان والمكان واختلاف ال

ير الأوضاع نجد أن فلاسفة كباراً مثل أفلاطون قد أكّدوا أن للفضائل طبيعة مطلقة، أي أن هناك معايير ثابتة للخير والعدل والجمال لا تتغيّر بتغ
ما قرر أفلاطون في نظريته عن “المُثل”، التي تفترض وجود نماذج الاجتماعية أو المزاج البشري، بل هي حقائق متعالية قائمة بنفسها على نحو 

وانعكس هذا التصوّر كذلك في    4أزلية لكل قيمة عليا، يسعى الإنسان لتحقيقها أو الاقتراب منها بقدر ما تسمح به فطرته وإمكاناته وسياق بيئته. 
ة في الفكر الإسلامي الكلاسيكي، حيث أكد الكثير من المتكلمين والفلاسفة أن قيم العدل والحق والصدق والأمانة قيم “ضرورية عقلية” و"محمود

سها من العدم، أي أن للنفس البشرية حدسً  ا فطريًا بالتمييز بين ما هو محمود ومذموم، ذاتها"، وأن الأمر الإلهي أو التشريع يعكس هذه القيم ولا يؤسِّّ
[في المقابل، ظهرت منذ العصور  8-7كما أشار إلى ذلك الطباطبائي مستشهدًا بالقرآن: ﴿وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّاهَا * فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا﴾ ]الشمس: 

تعبير عن أعراف اجتماعية أو مصالح جماعية، أو حتى صراعات قوة بين  القديمة أيضًا نزعات ترى أن الأخلاق نسبية، وأن القيم ليست سوى  
إلى القيم   الأفراد )كما في مقولات السفسطائيين أو فكر نيتشه لاحقًا أو ملامح نسبية القيم عند دوركايم وماكس فيبر(. في هذا السياق أصبح يُنظر

رات البقاء، وليس “حقيقة قائمة خارج الفعل البشري”. ويشير أصحاب هذا الاتجاه كمنتج اجتماعي ثقافي، يصنعه السياق والتربية والاحتياج وضرو 
ة إلى اختلاف معايير الأخلاق من أمة إلى أخرى، ومن زمن إلى آخر، وضربوا أمثلة عديدة على اختلاف مفهوم الكرامة أو العدل أو حتى الحري

غير أن تحالف الدين مع الفلسفة العقلية  5.ظروف والمؤثرات التاريخية والسياسيةمن مجتمع لمجتمع آخر، بل وداخل المجتمع الواحد مع تغير ال
جموعة  جعل المنظومة الإسلامية تخرج بموقف متوازن، إذ أن القرآن الكريم وإن كان يؤكد على وجود قيم عليا مطلقة، إلا أنه يفرّق بوضوح بين م

يل، لأنها جزء من نظام الوجود ومن روح التشريع، الثوابت الأخلاقية الكبرى، وبين بعض التفاصيل العملية، فالأولى لا تحتمل التغيير ولا التبد
﴾ ]النح حْسَانِّ [، وكذلك قيمة الصدق وقيمة  90ل:  كقيمة العدل التي اعتبرها القرآن أمرًا إلهيًا موجّهًا للبشرية جمعاء: ﴿إِّنَّ اللَََّّ يَأْمُرُ بِّالْعَدْلِّ وَالْإِّ

أما الممارسات الاجتماعية والتفاصيل الإجرائية، فإنها قد تتبدل بحسب الحاجات والمصالح والمقاصد المعتبرة، دون أن يسمح    6الأمانة وأمثالهما. 
إن مفهوم “المطلقية” هنا يعني أنّ للقيم الأخلاقية وجودًا سابقًا ومستقلاًّ عن إرادة الأفراد أو  .هذا التبدل بانتهاك “مطلق” القيمة ذاتها في أصلها

المفسرين إلى ذلك كثير من  الفطرة الإنسانية، كما ذهب  الحياة. ولهذا نجد أن  إدارة  الثابت في منظومة  الجزء  الجماعة، وأنها تشكل   ضغوط 
لقيم وترسيخها في أعماق الضمير، بحيث يكون العدل خيرًا والظلم شرًّا مهما حاولت المؤثرات الخارجية والفلاسفة الإسلاميين، تميل لغرس هذه ا 

نسان تبديل التعريف أو تبرير السلوك المخالف. وحين يغيب عامل الاستقامة على القيم المطلقة، ينتشر فساد المعيار وتختل المبادئ، ويغدو الإ
أو النفعية المؤقتة، ويقع الاضطراب الاجتماعي الذي حذر منه ابن خلدون بقوله: “إذا اختلت مقاييس العدالة  خاضعًا لإملاءات الهوى الشخصي 

ومع ذلك، يجدر ملاحظة أن المطلقية الأخلاقية لا تعني الجمود ولا الموت عن 7.”في المجتمع انهارت الدولة وفقدت الحضارة أسباب وجودها
أو    الزمان، لأن ثمة حالات يُطرح فيها سؤال التزاحم بين القيم: أيهما أولى في ظروف معينة، الكتمان أو الصدق، الرحمة أو العدالة، الصبر

ع، وهو من أغنى ميادين الاجتهاد المقاصدي والفقهي في الفكرين السني والشيعي الإصلاح الجذري؟ أمرٌ يتطلب فهم مقاصد الشريعة وروح التشري
ة الأشد.  معًا. ففي حالات كحفظ حياة بريء، قد يُقدّم ستر الحقيقة مؤقتًا على إفشاء الصدق الكامل، إذا كان في ذلك حفظ للنفوس أو دفعٌ للمفسد

نص، دون أن يتخلى المشرّع عن قيمة الصدق في أصل التشريع، ولكنّه يسمح باجتهاد الضرورة  هنا يتكامل الفهم بين التفسير العقلي والاجتماعي لل
أما حين ننظر إلى الاتجاه النسبي، فإن الفلاسفة الاجتماعيين المعاصرين )دوركايم، فيبر…( يرون في القيم آليات تنظيم اجتماعي،  8.عند التطبيق



157

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

غيرت وأن كل مجتمع يصنع قيَمه عبر تاريخه حسب ما يحفظ البنية والنظام، ويرسّخ ثقافة الطاعة أو التعاون أو المساواة بحسب حاجاته. فإذا ت
ـ بالرغم من ـتركيبة المجتمع أو أولوياته، تبدّلت القيم وأعُيد تعريف الفضائل والرذائل، دون وجود معيار فوقي حاكم أو فطرة ثابتة. وهذا الاتجاه  

تصبح  تعبيره عن واقعية اجتماعية معينة ــ ينطوي على مخاطر كبيرة إذا تم تعميمه بدون ضوابط، إذ قد يؤدّي لفقدان القيم لأي مضمون ثابت، و 
الما يناسب مصلحتها الأخلاق أداة في يد القوة السائدة أو الجماعة الأكثر نفوذًا. وهذه حالة الشذوذ الذي يصيب المجتمعات حين تبرر أي سلوك ط

لاف  أو نافذتها الثقافية، وهو ما جعل بعض الباحثين الغربيين المعاصرين )كجون رولز وغيرهم( يدعون للبحث عن “قيم إنسانية كونية” رغم اخت
ومع صعود العولمة والميديا الحديثة ازدادت النزعة النسبية ومال كثير من المفكرين المعاصرين للحديث عن “التعايش مع  9.المعتقدات والثقافات

قة أدى  الاختلافات القيمية” وتحويلها إلى مساحة تسامح وتجاور وليس صدام. غير أن الدراسات المقارنة بيّنت أن الغياب الكامل للمعايير المطل
كررة وحالات اكتئاب واغتراب في المجتمعات الغربية والشرقية على السواء. ولهذا عادت أطروحات “عودة المطلق” أو “البحث  لأزمات هوية مت

أما في المحيط الإسلامي، فقد ظهرت بوضوح خطورة اختلاط المفهومين ــ .عن القيم المشتركة” لتكتسب وجاهتها الأكاديمية والسياسية والدينية
المطلق والنسبي ــ وكيف أن المجتمعات التي فقدت بوصلتها القيمية أو جعلت كل الأخلاق نسبية بدعوى متطلبات العصر أو اختلاف المصالح  

رها القيمية حول مبادئ ثابتة نجحت في تعميق الشعور بالانتماء  انتكست سريعًا وفقدت تماسكها. على العكس، المجتمعات التي وحّدت معايي 
وقد أكد القرآن الكريم على ضرورة الجمع بين 10امة، مع ترك مساحات للاجتهاد التفصيلي حسب متطلبات البيئة والزمن. وتحقيق التنمية المستد

﴾ و﴿وَقُلْ رَبِّ أَ  دْقٍ﴾، نجده عنصر الثبات والمرونة في نفس الوقت؛ فبينما يبني “جوهر القيم” على المطلق ﴿إِّنَّ اللَََّّ يَأْمُرُ بِّالْعَدْلِّ لْنِّي مُدْخَلَ صِّ دْخِّ
[ في دلالة على أن تحقيق القيم يرتبط بالقدرة والظرف والسياق  16 مَا اسْتَطَعْتُمْ﴾ ]التغابن:  يترك الباب مفتوحًا أمام الاجتهاد المقاصدي: ﴿فَاتَّقُوا اللَََّّ 

روح من غير المساس بمرتكزها الأصلي. ومن هنا وجدت المدارس الفقهية مكانًا واسعًا لبحث التفاصيل والمعاملات والعقود والأحوال الشخصية ب
ح الإنسان وظروف الحضارة، لكنها لا تتنازل بحال عن القيمة الكبرى التي هي المعيار للجزاء في الدنيا  متجددة ومسؤولة تراعي تطور مصال

ونخلص من ذلك أن التمييز بين “المطلق” و"النسبي" في القيم ليس مجرد نقاش أكاديمي عابر، وإنما مسألة ترتبط جذريًا بوجدان الإنسان  .والآخرة
ربوية والتشريعية، وأن الانحياز الكامل لأي من الطرفين دون ضبط أو تمييز يُذهب بفاعلية الأخلاق في تنظيم  وصياغة المؤسسات والمناهج الت 

لقيم المطلقة  حياة الأفراد والجماعات. ولعل من وظائف الفكر الإسلامي والفلسفي والتربوي اليوم معاً هو إعادة التوازن لهذا البناء، وإحياء معنى ا 
ومن هنا يجب أن يكون المربّي والفقيه والمفكر حذرين عند رسم السياسات أو الاعتماد على    بسرعة ويستهين أحيانًا بكل ثابت  في ظل واقع يتحوّل

وإعمال  الأحكام أو رسم المناهج: فما هو “مطلق” من القيم يجب أن يبقى معيارًا حاكمًا على كل الاجتهادات، وما هو “نسبي” يجوز فيه الاجتهاد  
م  المصلحة والصلاح الذي تقرّه الشريعة والعقل والفطرة المجتمعية السليمة. وبهذا وحده تبقى القيم الأخلاقية إطارًا لصمود الإنسان أما  النظر حسب

ق  لحاالتغيّرات العاتية، وتظل المجتمعات أقدر على مواجهة تحديات الحداثة وما بعدها دون أن تذوب أو تتصلّب، فتضيّع هويتها أو تعجز عن ال
 .بركب الإنسانية الكونية

 المطلب الثاني: الأبعاد النفسية والاجتماعية والفلسفية للقيم الأخلاقية

كيل الشخصية  تُمثّل القيم الأخلاقية نواة الوجود الإنساني وأحد مفاتيح فهم الإنسان لنفسه وعلاقته مع الآخر والمجتمع، فهي أساس بناء الهوية وتش 
فس(، المجتمع، وتنظيم العلاقات والتفاعلات الاجتماعية. تتجلّى أهمية القيم الأخلاقية من خلال انعكاساتها المتداخلة على مستويات الذات )الن

على  .ريعوالفكر الفلسفي، بحيث يصعب أحيانًا الفصل بين هذه الأبعاد التي تتشابك معًا في نسيج الحياة اليومية والمعايير العامة للسلوك والتش
تحوّل المبادئ التي يتشرّبها  المستوى النفسي، تعمل القيم الأخلاقية كمنظومة داخلية أو ما يُسمّيه علماء النفس بالضمير أو الرقيب الذاتي، حيث ت

القرار وتنظيم الفرد منذ طفولته إلى جزء من بنيته الإدراكية والوجدانية، فتحدد موقفه من الخير والشر، والجائز والمحرم، وتمنحه القدرة على اتخاذ  
وماسك لوينج في علم النفس المعرفي( إلى أنّ  الدوافع والرغبات. وقد أشار علم النفس الإنساني )هُنا نجد إرث فرويد مع مفهوم الأنا الأعلى،  

راض غياب القيم أو انحرافها يُفضي إلى اضطرابات في التوازن النفسي، وتفكك الشخصية، وزيادة احتمالية الانحراف السلوكي، بل وحتى ظهور أع
بقيم إيجابية مثل الصدق أو الرحمة أكثر استقرارًا نفسيًا القلق والشعور بالذنب أو الفراغ الروحي، وهو ما يفسر لماذا نجد الأفراد الأكثر التزامًا  

. وحين يتعرّض الفرد لضغط يتعارض مع قِّيمه الكبرى، تظهر “الصراعات القيمية” التي تولّد التوتر أو الحيرة الأخلاقية، بما 11ورضا عن الذات
أما اجتماعيًا، فإن القيم الأخلاقية تشكل الضامن الأول  .يؤكد مركزية هذه القيم في الصحة النفسية للفرد وإحساسه بالمعنى والهدف في حياته

الا العدل،  مثل  قيم مركزية،  على  والثقافية  والتشريعية  التربوية  أنظمتها  المجتمعات  تَبني  الحضارة.  واستمرار  المجتمع وسلامته  حترام،  لتماسك 
لأفراد، وتقليل النزاعات والعنف، وتحقيق التضامن والتكافل الاجتماعي. التعاون، الرحمة والمسؤولية، وتعتمد عليها في ترسيخ الثقة المتبادلة بين ا



158

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

د والانحراف  وقد أظهرت الدراسات السوسيولوجية أن المجتمعات التي يُهمَل فيها الاعتناء بالقيم الأخلاقية تشهد تزايدًا في معدلات الجريمة والفسا
برز هنا دور الاجتماعي، كما يحدث أحيانًا في بعض الفترات المتأزمة من تاريخ العراق أو غيره من المجتمعات التي تمر بتحولات قيمية حادة. ي
مع في زيادة الأسرة والمدرسة والمؤسسات الدينية والإعلامية في بناء النسق القيمي للأفراد، بحيث ينعكس اتساق القيم بين المكونات الرئيسية للمجت

. كما أن غياب القيم يُهدد الاستقرار والنمو الاقتصادي، لأن انتشار الغش والرشوة وسوء الأمانة يؤدي  12التلاحم والتعايش والفاعلية الاجتماعية
ام بين إلى فقدان الثقة وغياب روح المبادرة والتنمية المستدامة. وفي نفس الإطار يتجلّى البعد الاجتماعي للقيم في قدرتها على تحقيق الانسج

فلسفيًا، تشكّل القيم الأخلاقية .إذ تكون القيم المشتركة كالسلم واحترام الآخر منصة للتواصل وتقليل الفتن والانقساماتالمذاهب والثقافات المختلفة،  
لمحمود موضوعًا مركزياً في مسار الفكر الفلسفي عبر العصور. فقد شكّلت الأسئلة حول ماهية الخير وطبيعة الواجب والمعيار الفاصل بين الفعل ا

ي )كالفرابي، وابن سينا، وأبو حامد الغزالي،  والمذموم أحد أكثر مسائل الفلسفة تعقيدًا وجدلًا. يذهب كثير من الفلاسفة، سواء في السياق الإسلام
هة لوعي الإنسان ونجاته، إما كواجبات مف عقل  روضة لوصدرا الشيرازي(، أو في الفكر الغربي )كنيتشه وكانط وراولز(، إلى أن القيم الأخلاقية موجِّّ

بالمطلق كليّ )كما عند كانط( أو كاختيارات حرّة في ظل صراع القوى )كما عند نيتشه(. وفي الفكر الإسلامي يُنظر إلى القيم كجسر يربط الإنسان  
الخير مجرد أمرٍ  )الله تعالى(، ويمنحه إمكان تحقيق الكمال والارتقاء، ويُنظر كذلك إلى القيم باعتبارها مقرونة بالعقل والنص معاً، فليس سلوك  

بحث  تعبديٍ منعزلٍ عن الواقع، بل هو تحقق لمعنى الإنسان في هذا العالم. أمّا التحدي الفلسفي في المجتمعات الحديثة، فقد تكرس في جهد ال
محط جدل عابر   13لكونيةعن “مشترك إنساني” في زمن تزايد فيه الإلحاد والتحلل من القيم الدينية التقليدية، مما جعل أطروحة القيم الأخلاقية ا

أصبحت للثقافات والشرائع. لكن من اللافت أن المجتمعات التي فقدت الإيقاع الفلسفي/الديني الموحد لقيمها، انتشرت فيها الأزمات الوجودية، و 
ل أهمية إعادة  الأخلاقيات ساحة صراع مصالح دون إطار مرجعي جامع، وهو ما يحذر منه المفكرون في العراق وإيران المعاصرين بتوصياتهم حو 

ومن هنا يظهر بجلاء أن القيم الأخلاقية ليست مجرد أوامر نظرية أو عادات اجتماعية، بل تشكّل بُعدًا 14بناء المنظومة القيمية كشرط للنهضة. 
ا وتعميقها  جوهريًا في حياة الإنسان فردًا وجماعة وفكرًا. فضعفها يُهدد الأمن النفسي والسلام الاجتماعي والمعنى الفلسفي للوجود، بينما صيانته

محاولة إصلاح أو بناء حضاري جديد. ويظل حضورها القوي أو غيابها المشكل الرئيس في نجاح أو انهيار المجتمعات، أساسٌ لا يُستغنى عنه لكل  
 .كما يؤكد التاريخ وتجربة الأمم شرقًا وغربًا، قديمًا وحديثًا

 المطلب الثالث: العلاقة بين المفهوم القرآني والمعاصرة في باب الكليات

الأساسية    يشكّل باب “الكليات” أو المفاهيم الكلية أحد أنضج أفكار التراث المعرفي الإسلامي، حيث أفرز القرآن الكريم منظومة كبرى من المفاهيم
م العدل، الرحمة،  التي تمثل النواة المركزية لرؤية الوجود، وتحدد معايير فهم الإنسان للكون والحياة والمجتمع والعلاقات. هذه الكليات، مثل مفاهي

أخلاقية، بل   الحرية، الكرامة، المسؤولية، التوحيد، أو حتى مفاهيم مثل الخير والشر والمعروف والمنكر، لم يكتفِّ القرآن بتأصيلها كثوابت دينية أو
عاصر، تكمن الحاجة المستمرة إلى في قلب المجتمع الم.جعلها أيضًا منطلقًا لصوغ رؤية للعالم يصحّ الاعتماد عليها في مختلف الأزمنة والأمكنة

في جوهر    إعادة التفاعل مع هذه الكليات القرآنية، ليس بمجرد الحفظ أو الترديد، بل بعملية نقد بنّاء وفاعلية إبداعية تضمن حضور تلك المفاهيم
"، أي القدرة على تفعيل هذه المفاهيم ضمن قضايا  الحياة الإنسانية الحديثة. هنا تبرز العلاقة الجدلية بين “المفهوم القرآني” في أصله و"المعاصرة

ط  العصر وأسئلته الضاغطة، سواء ما يتعلق بهوية المسلم، أو طبيعة الدولة والمجتمع، أو موضع الإنسان في بحر من القيم المتضاربة والضغو 
بيقي الحديث مليء بالتأويلات والاجتهادات ومحاولات  الثقافية المتزايدة. من الواضح أن الهامش بين المفهوم في صورته الأولى وبين واقعه التط

ينظر كثير من المفسرين  .الملاءمة، لكن في السياق القرآني هناك منطق تراكمي يمنح هذه الكليات مرونة كافية تتيح لها تجديد نفسها بلا انتهاء
زيتها أو المعاصرين إلى الكليات القرآنية باعتبارها مفاهيم “عابرة للزمان والمكان”، وتملك قوة أصيلة في التجدد والتكيف، من دون أن تفقد مرك

، بل إطار أخلاقي وتشريعي تتبدد خصوصيتها. فالمفهوم القرآني للعدل، على سبيل المثال، ليس مجرّد توصية بمعاملة محمودة في عصر بعينه
َ يَأْمُرُ بِاوثقافي يضع لكل زمان محدداته، كما يقول تعالى: ﴿ [، ذلك أن العدل مفهوم يتسع ليشمل دور الفرد،  90﴾ ]النحل:  لْعَدْلِ وَالِإحْسَانِ إِنَّ اللََّّ

في كل  الأسرة، القضاء، الدولة، العلاقات الدولية، بل حتى سلوكيات السوق والبيئة. في مجتمعنا المعاصر، باتت منظومة العدل تتطلب انخراطًا  
قتصادية، وصولًا إلى التشريعات المتعلقة بالمرأة والأقليات. هنا يتبدى ملفات حقوق الإنسان، مواجهة الفقر، الإنصاف في توزيع الفرص العلمية والا

ر علمي  المفهوم القرآني في حركة دائمة بين التأصيل والثبات من جهة، والاستجابة الجدلية لأشواق العدالة المعاصرة من جهة ثانية، حيث كل تطو 
ونجد ان العلاقة الجدلية هذه ليست حديثة العهد، بل ظلت ملازمة لحركة الاجتهاد 15لنص والمؤسسة الفقهية.أو اجتماعي يولّد أسئلة جديدة على ا

ظاهر  والتفسير منذ العصور الأولى للإسلام، فقد كان للصحابة والتابعين والرعيل الأول دور مهم في إدراك أن الكليات القرآنية لا تختزل في  



159

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

لكبرى ـ  اللفظ، بل تحمل دلالات باطنية وطاقات تأويلية تسمح بإبداع الحلول للنوازل والمتغيرات. وعندما واجهت المجتمعات الإسلامية الأزمات ا
لاجتهاد  سقوط بغداد، الاستعمار، ثورات التحديث ـ وجدت نفسها مضطرة إلى الرجوع لجذور الكليات القرآنية وإعادة طرحها بطبعات جديدة، فظهر ا

يل الأصولي والمقاصدي وبرز دور العلماء المجددين في النظر في المفاهيم المركزية وأبعادها العملية، وقد تجسد ذلك في مشاريع كبرى من قب
في السياق المعاصر، يتأكد هذا الدور الحيوي عندما نلاحظ أن المفاهيم الكلية 16نظرية “مقاصد الشريعة” وحركات الإصلاح الديني والاجتماعي

اجتماعية وسياسية القرآنية تقدم جسرًا للمواءمة بين الأصالة والتجدد. التوحيد ـ كأُمّ المفاهيم ـ لم يعد فقط تصورا لاهوتيا، بل صار منظومة وجودية و 
ة والتكافؤ من دون نفي خصوصية الاختلاف، وبهذا تكون الكليات القرآنية رافعة للتنوع وقبول  واقتصادية، بحيث تحول إلى ضمانة هامش للحري

ورة الآخر ما دامت تضمن وحدة المرجع الأخلاقي. وهو ما نجده واضحاً في الخطاب الإسلامي الإيراني الذي أكّد على أن مفهوم التوحيد في الث
. أما في العراق، فقد استخدم  17أضحى إطارًا للتحرر من كل أصنام الاستكبار الداخلي والخارجي   الإسلامية ليس فقط إقرار الذات الإلهية، بل 

رة للحواجز  الفكر الديني النخبوي هذه الكليات أيضًا في مواجهة الطائفية، محاولًا إعادة تعريف العدل والمساواة والانتماء على قاعدة قرآنية عاب
رة المطلوبة ليست مجرد عملية تبرير للمكتسبات الحداثية بالنص الديني، بل هي إعادة صياغة للواقع  .الإثنية والمذهبية ومع كُلّ هذا، تظل المعاصِّ

د الباحث  والمفاهيم في ضوء المعايير القرآنية الكلية، فحين تُطرح مفاهيم المساواة أو الحرية أو الكرامة في منظومة حقوق الإنسان الحديثة، يج
م بحاجة دائمة للمقارنة بين أصل الكلية في النص القرآني وبين آليات تطبيقها في الواقع المعاصر. وتبرز الإشكاليات هنا: هل يظل المفهو نفسه  

ة؟ تظهر  ائيالقرآني قادرًا على إنتاج حلول معاصرة لمسائل الأسرة، البيئة، الإعلام، الاقتصاد الرقمي، أم أنه يحتاج لتطوير في فهم أدواته الإجر 
لكليات  هنا أهمية الاجتهاد الجماعي والحوار المفتوح بين علوم الشريعة وعلوم الاجتماع والسياسة والاقتصاد والقانون؛ فالتعيير يكمن في أن ا

ما يمكن رصده  .ة النصية فقطالقرآنية تحتفظ بمركزيتها إذا أُخضعت للقراءة السياقية المنهجية ولم تظل أسيرة للفقه التقليدي المنغلق أو القراءة السلفي
ملية إلا بالعودة  واقعًا أنّ كثيرًا من التحديات الحديثة كقضايا العنف المجتمعي، الفساد السياسي، وأزمة الثقة بين المواطن والدولة، لا تجد حلولًا ع

مانة” لم يعد مقصورًا على أمانة الفرد في أسرته أو  للكليات القرآنية وإعادة توزيعها بما يتواءم مع مشكلات اليوم. فعلى سبيل المثال، مفهوم “الأ
إِنَّا عَرَضْنَا عمله، بل صارت تتضمن الأمانة في إدارة المال العام والمسؤولية عن البيئة وحقوق الأجيال القادمة، كما نبهت عليه آيات القرآن: ﴿

[. فالوعي المعاصر قرأ الأمـانة بوصفها ضمانًا للشفافية والرقابة والمساءلة في كل المجالات، مما يدل على مرونة الكليات  72﴾ ]الأحزاب:  الَْْمَانَةَ 
ولم تقتصر مواءمة الكليات القرآنية على البعد الأخلاقي أو الاجتماعي، بل شملت إدماجها في النظم القانونية .القرآنية واستجابتها لمعنى الزمن

الإسلامية، مثل العراق وإيران، إشارة واضحة إلى مفاهيم قرآنية مركزية كالعدل والحرية  والدستورية المعاصرة كذلك. نجد في دساتير بعض الدول  
صًا  والمساواة، ويتم تطوير التشريعات وفق هذه الكليات مع الحفاظ على منظومة القيم الأصيلة. لكنّ هذا الإدراج لا يخلو من التحديات، خصو 

رات العصر مثل قضايا المرأة أو الحريات الشخصية أو قوانين الاقتصاد الحديث. هنا يعمل الفقه  عند تعارض الفهم التراثي لكليات القرآن مع متغي
ة  المقارن والتفسير الحركي على إعادة صياغة الكليات كمرجعية للفهم دون انغلاق على الماضي ولا ذوبان في مستجدات الحداثة؛ أي أن الكلي 

ومن الجوانب اللافتة أن حضور الكليات القرآنية .د، بينما تتنوع أدواتها الإجرائية من زمن إلى آخرالقرآنية تظل حدودها واضحة في الروح والمقص
اعات  كمعيار للفهم والنقد في واقعنا المعاصر بات ملموسًا حتى في الحراك الشبابي وفي الخطاب المجتمعي العام، حيث يعدّ كثير من النخب وقط

وسط ضجيج الحداثة الثقافية وتفكك المرجعيات التقليدية.   الشباب أن العودة للمفاهيم القرآنية الكلية هو سبيل رئيسي لحل أزمة الهوية والانتماء
أطروحات   ويلحُظ في العراق وإيران وقائع متزايدة لمحاولة إنتاج “عصرنة” للرؤية القرآنية للكليات من خلال خطاب إعلامي أو ثقافي شعبي، أو عبر

الشيعية والسنية معًا، بهدف إعادة توجيه طاقات الشباب نحو مشروع إنساني وقيمي يجمع بين الفاعلية الحديثة والأصالة    أكاديمية في الجامعات
غير أن التحدي الأكبر يبقى في خطر “التأويل الانتقائي” للكليات القرآنية، بحيث قد يميل بعض الفاعلين إلى القطع النصي أو التفكيك  .الدينية

و  على نح  السياقي بما يفقد المفهوم الكلي روحه أو يفرغه من مضمونه البنّاء. على سبيل المثال، يُلاحظ أحيانًا توظيف مفهوم الحرية أو الكرامة
ل في يفصلها عن الضوابط الشرعية أو الأخلاقية، مما يعيد إنتاج الفوضى القيمية، والعكس حين تُفرغ الكليات من أي قدرة على التجديد وتُختز 

القرآني   قوالب  المعنى  لتأصيل  الاجتماع والسياسة،  الفقهاء والمفكرين والفلاسفة وعلماء  بين  تفعيل حوار واسع  بد من  لذا، لا  ماضوية مغلقة. 
العلوم المختلفة الزمان وتطورات  التجدد وبناء .للكليات، مع الانفتاح على سياقات  القرآنية تمتلك قوة في  الكليات  وبرغم تلك المعضلات، تبقى 

المعاصرة المشروعة؛ فكل خطاب تجديدي أو مشروع إصلاحي حقيقي في العالم الإسلامي لا بد أن ينطلق من العودة لهذه الكليات واستيعابها  
العدالة الشاملة، بناء دولة المؤسسات، تنمية المفهوم الإنساني للحقوق  بجدّية في أفق الواقع المعيش، فمشروع إعادة تأسيس الأخلاق، تحقيق  

التنميةو  القانون وخطط  التعليم وتصورات  مناهج  في  الكليات وحيويتها  بهذه  والدولة  المجتمع  بمدى وعي  التجربة  .الواجبات، جميعها رهينة  إن 



160

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

كليات القرآنية التاريخية للعراق ـ وكذلك إيران ـ تثبت أن تجاوز الأزمات المجتمعية والدستورية والفكرية مرهون دائمًا بقدرة الفاعلين على تحويل ال
الدينية هنا ليس  إلى أسس للهوية الوطنية والعدالة الاجتماعية وبناء المستقبل، وليس مجرد شعارات ترفع في أوقات الصراع. إن مشروع المعاصرة  

وبذلك، يمكن القول .إلا تعميقًا للفهم القرآني الحر والدينامي، بعيدًا عن الانغلاق أو التفريط، مع إتاحة مساحة للاختلاف والاجتهاد والتطوير الدائم
ناء جذري للمجتمع في ضوء كليات إن العلاقة بين المفهوم القرآني والمعاصرة ليست مجرد تلاؤم آني أو تبرير لمكتسبات العصر، بل هي علاقة ب

 .تؤسس للمعنى والهوية والاستمرارية، مع بقاء هامش المساءلة والاجتهاد مفتوحًا أمام كل ما يطرأ من مستجدات الحياة الإنسانية
 الخاتمة

لهي. يخلص البحث في موضوع القيم الأخلاقية، بمراحله وتحليلاته، إلى أن هذه القيم إنّما تشكّل جوهر رسالة القرآن الكريم وروح التشريع الإ
والاجتماعي وشرط  الإنساني  الوجود  بل هي ركيزة  للإنسان،  الذاتي  الكمال  أو جزءا من  تكميلية  مسألة  القرآني  المنظور  في  الأخلاق  فليست 

طوية بقدر الاستخلاف والعمران الحضاري. فالقرآن الكريم حين يسرد قصص الأنبياء والأمم السابقة، لا يركّز على الإنجازات المادية أو القوة السل
ة أي مجتمع سوي، ما يركّز على البناء القيمي الذي حقّق إنسانية الجماعة وأسس حضارتها.لقد اعتبر القرآن القيم الأخلاقية الركيزة الأولى في إقام

[، إذ أن جماعةً بلا أخلاق لا يمكنها بناء  10﴾ ]الحجرات:  إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللَََّّ فجعل الإيمان مرتبطًا بالسلوك: ﴿
شريعية: وحدة، ولا حفظ سلم اجتماعي، ولا تحقيق عدالة أو تكافل. فالصدق والأمانة والعدل والعفو قيم ليست اختيارية، بل واجبة بوصفها أوامر ت

َ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالِإحْسَانِ ﴿ [، وبهذا يصبح الضابط الأخلاقي هو الأصل في التعامل بين الأفراد والجماعات.وإذا غابت الأخلاق  90﴾ ]النحل:  إِنَّ اللََّّ
[. هنا لا  41﴾ ]الروم:  ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِ  وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ خلي، كما قال تعالى: ﴿عن المجتمع، فسد البنيان وانهار البناء الدا 

إلى    يكتفي القرآن بوصف المرض الاجتماعي، بل يكشف سببه: ضعف القيم وابتعاد الناس عن التعاليم الربانية. من هنا فإن العلاج يبدأ بالعودة
َ لََ يُغَيِ رُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِ رُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ الذات ومراجعة الضمير وإحياء الوجدان: ﴿ تشريعي أو   –[. فكل إصلاح خارجي  11﴾ ]الرعد:  إِنَّ اللََّّ

 يبقى ناقصا إن لم يسنده إصلاح باطني روحي قائم على التقوى والإيمان العميق بقيمة الخير.  –مؤسساتي 
 النتائج

لقد كشفت الدراسة أن القيم الأخلاقية في التصور القرآني والتفسير الشيعي  . ترسيخ القيم الأخلاقية كشرط لاكتمال الإيمان والوجود الاجتماعي1
إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ  ليست مجرد مجموعة من التوصيات العرضية، بل تشكّل الأساس الروحي والاجتماعي لوجود الإنسان. يؤكّد ذلك قول الله تعالى:﴿

[،حيث يربط الإيمان بالبعد الاجتماعي للأخلاق، لا بمجرد التصديق القلبي. يعلّق العلامة الطباطبائي في )الميزان( على  10﴾ ]الحجرات:  إِخْوَةٌ 
ن، الرحمة، الصدق، الأمانة،  هذه الآية بأن رابطة الإخوة الإيمانية لا يمكن أن تتحقق في الواقع إلا بترسيخ منظومة قيم، أهمّها العدل، الإحسا

في   وشرطه  للمؤمن  الأدنى  الحد  في  جوهر  بل  زينة  ليست  فالقيم  الإيمان،  أصل  في  نقيصة  أخلاقي  تقصير  كل  يصبح  هنا،  ومن  والوفاء. 
 الاستخلاف.

ليست رهينة تحوّل الشعوب   –في المنظور القرآني الشيعي    –أبرزت النتائج أن القيم الأخلاقية  . ثبات القيم وكونها معيارًا إلهيًا وليس بشريًا نسبيًا2
َ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالِإحْسَانِ والثقافات، بل هي معايير »مطلقة« متجذرة في الوحي، يوضّح ذلك قوله تعالى:﴿ [وآيات عديدة تكرّر  90﴾ ]النحل: إِنَّ اللََّّ

يعطي   العدالة والصّدق والأمانة كقواعد فوق الزمان والمكان. إمام المفسرين، الشيخ الطوسي في »التبيان«، يشير إلى أن فعل الأمر في »يأمر«
طة، بل ينتشر في كل تفاصيل السلوك،  لا يقتصر على القضاء والسل  –وفق تفسير الشيعة    –دلالة الحتم والوجوب لا الاستحباب. أما العدل  

 وتتحوّل القيم لسقفٍ تشريعي وأخلاقي لا يجوز المساس به مهما تغيرت الظروف.
 التوصيات

يجب أن تتبنى وزارات التربية والمدارس مقاربة شاملة تتجاوز التعليم المعلوماتي إلى  إعادة صياغة المناهج التعليمية وفق قيم القرآن الكريم: .1
منطلقاً لبث قيم كالصدق والأمانة    –في العلوم أو الأدب أو الاجتماعيات    –بناء الشخصية الإنسانية المتزنة أخلاقياً. بحيث يكون كل درس  

لاميذ. ويجب تدريب الكادر التعليمي على كيفية دمج القيم في الحياة اليومية للطلاب، وعلى  والعدل، مع تعزيز التفكير النقدي الأخلاقي عند الت
َ وَكُ إحياء روح التكافل، والثقة بالنفس، ونبذ الغش، كما جاء في قوله تعالى:﴿ ادِقِينَ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللََّّ  [. 119﴾ ]التوبة: ونُوا مَعَ الصَّ

 .يجب أيضًا اعتماد قصص الأنبياء وسيرة أهل البيت )ع( كنماذج في المناهج، وربط النظرية بالممارسة المدرسية )نشاطات، مشاريع تطبيقية(
 تمكين الْسرة باعتبارها الخلية الْولى للتنشئة الْخلاقية: .2



161

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

يجابيًا. من الضروري إطلاق برامج توعوية وتدريبية للآباء والأمهات حول أهمية التربية بالقيم، وعرض نماذج عملية لسلوكيات الوالدين المؤثرة إ
ثلاث خصال:    فالأسرة هي الحاضنة الأولى للقيم؛ منها يكتسب الأبناء الصدق والرفق والاحترام والتسامح، كما قال النبي )ص(: “أدبوا أولادكم على

لات حب نبيكم، وحب أهل بيته، وقراءة القرآن”.كذلك ينبغي إنشاء مراكز استشارية أسرية داخل الأحياء لتقديم المشورة والتدخل السريع في حا
 الانحراف السلوكي عند الأطفال أو المراهقين، استنادًا إلى رؤية قرآنية وتربوية متجددة.

لا بد أن يتحول الإعلام )مقروءاً، مسموعاً، مرئياً ورقمياً( من ناقلٍ محايد إلى طرفٍ فاعلٍ يبث القيم، ويؤسس تفعيل الإعلام الْخلاقي المسؤول: .3
لحراك إيجابي ضد التسطح والانحلال والسخرية من المبادئ. لابد من إنشاء خطط إنتاج برامج ومسلسلات وأفلام قصيرة، تنشر قصص التضحية  

 [. 81﴾ ]الإسراء: وَقُلْ جَاءَ الْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ مواجهة التحريف والتضليل الإعلامي بالشواهد القرآنية:﴿والصدق والشجاعة والإيثار، و 
 قائمة المصادر والمراجع

 م. 2017إبراهيم، سامر. أخلاقيات الإعلام وأثرها في المجتمع. القاهرة: دار الفكر العربي،  .1
 م. 2001ابن خلدون، عبد الرحمن. المقدمة. بيروت: دار القلم،   .2
 م. 2003ابن كثير، إسماعيل بن عمر. تفسير القرآن العظيم. القاهرة: دار ابن كثير،  .3
 م. 2007الإصفهاني، الراغب. المفردات في غريب القرآن. تحقيق: صفوان عدنان الداودي. دمشق: بيت الأفكار الدولية،  .4
 هـ. 1412الأصفهاني، محمد حسين الطهراني. معرفة المعاد. طهران: دار المحجة البيضاء،  .5
 م. 2022العراق. التقرير الوطني حول النزاهة والشفافية. بغداد:   –الأمانة العامة لمجلس الوزراء  .6
 م. 2013الأيوبي، أحمد. جذور القيم الإسلامية في فلسفة القانون. عمّان: دار الحامد،  .7
 م. 2010الآملي، السيد حيدر. جامع الأسرار ومنبع الأنوار. بيروت: دار صادر،   .8
 ش. 1395های نوين اخلاقی. طهران: پژوهشگاه فرهنگ و انديشه اسلامي،  باقر، غلامحسين إبراهيم. اخلاق پيشرو: نقد و بازخوانی نظريه .9

 ش. 1381باقري شريف، غلام رضا. فلسفه تعليم و تربيت اسلامي. طهران: انتشارات دانشگاه تربيت مدرس،  .10
 م. 1987البخاري، محمد بن إسماعيل. صحيح البخاري. بيروت: دار ابن كثير،  .11
 م. 2008برنتلي، هوارد. الضبط الاجتماعي. ترجمة: محمد علي عبدالفتاح. القاهرة: دار النهضة العربية،  .12
 م. 2015بوير عبدالله. العلمانية والقيم الأخلاقية. بيروت: دار الطليعة،   .13
 م. 2000الطبري، محمد بن جرير. جامع البيان عن تأويل آي القرآن. تحقيق: محمود محمد شاكر. بيروت: دار المعرفة،  .14
 م. 1987الطوسي، الشيخ أبو جعفر. الاستبصار. بيروت: دار الكتب الإسلامية،  .15
 م. 1984عاشور، الطاهر ابن. التحرير والتنوير. تونس: الدار التونسية للنشر،  .16
 م. 2012عبد الباري، ناصر. الانحراف الأخلاقي في المجتمعات العربية: الأسباب والحلول. دمشق: وزارة الثقافة،  .17
 م. 2013عبد العال، حسين. الأخلاق والقانون: اشكالية التداخل. منشورات جامعة القاهرة،  .18
، ربيع 5عبد المجيد، سامي. دور الإعلام الفضائي في صناعة وتهديد القيم المجتمعية: دراسة حالة العراق. مجلة دراسات إعلامية، العدد   .19

 م. 2022
 هوامش البحث

 
 . 2012عبد الرحمن بدوي، “موسوعة الفلسفة”، جزء: النظرية القيمية، دار القلم، الكويت،  1
 ، بحث المقاصد الكلية للشريعة. 1الطباطبائي، “الميزان في تفسير القرآن”، ج 2
 . 2005الدين خليل، “دراسات في القيم الحضارية والاجتماعية”، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، عماد  3
 .2012عبد الرحمن بدوي، “موسوعة الفلسفة”، جزء النظرية القيمية، دار القلم، الكويت،  4
 . 2005عماد الدين خليل، “دراسات في القيم الحضارية والاجتماعية”، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت،  5
 .، بحث حول إلهام الفطرة والتفريق بين القيم العقلية والفطرية والممارسة العملية في ظل النص القرآني1الطباطبائي، “الميزان في تفسير القرآن”، ج 6
 . 2005عماد الدين خليل، “دراسات في القيم الحضارية والاجتماعية”، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت،  7



162

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 
 .، بحث حول إلهام الفطرة والتفريق بين القيم العقلية والفطرية والممارسة العملية في ظل النص القرآني1الطباطبائي، “الميزان في تفسير القرآن”، ج 8
 .2012عبد الرحمن بدوي، “موسوعة الفلسفة”، جزء النظرية القيمية، دار القلم، الكويت،  9

 . 2005عماد الدين خليل، “دراسات في القيم الحضارية والاجتماعية”، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت،  10
 .47- 44، ص 2016كارين هورنَي، “النفس الإنسانية وقلقها الأخلاقي”، دار الفكر المعاصر،  11
؛ وانظر: تقارير الجهاز المركزي للإحصاء  111- 109، ص2012عبد الكريم بكار، “القيم والمجتمع”، مؤسسة الإعلاميون العرب، دمشق،   12

 .(2022) العراقي حول أثر تراجع القيم على الأمن الاجتماعي
13universal values  
 – ؛ ومؤتمر “الأخلاق والتنمية في العراق” 96- 92، ص2014ها در انديشه اسلامی”، انتشارات سمت، طهران، مهدي گلشني، “فلسفه ارزش  14

 . 2023،  12؛ راجع أيضًا: البيانوني، “اقتضاء النهضة لتجديد المنظومة القيمية”، المجلة العراقية للفكر المعاصر، ع2023جامعة بغداد، محاور  
؛ وانظر: فؤاد سزكين، “ملامح الفكر الإسلامي 55-53، ص2001محمد الطاهر بن عاشور، “مقاصد الشريعة الإسلامية”، دار السلام، القاهرة،   15

 .2018الحديث”، معهد الاستشراق، إسطنبول، 
؛ وانظر: أمينة البرجي، “تجديد الفكر الديني”، مجلة الثقافة  2003يوسف القرضاوي، “مدخل إلى دراسة مقاصد الشريعة”، دار الشروق، القاهرة،   16

 .2019، 12الإسلامية، ع
؛ وانظر وثائق مؤتمر “الإسلام 2016علي أكبر رشاد، “التوحيد والثورة الإسلامية: قراءة قرآنية فلسفية”، مؤسسة الثقافة الإسلامية، طهران،   17

 . 2022السياسي والهوية المعاصرة”، بغداد، 


