
129

         Journal Of the Iraqia University (74-7) November (2025) 

 

 

ISSN(Print): 1813-4521 OnIine ISSN:2663-7502 

Journal Of the Iraqia University 
available online at: https://www.mabdaa.edu.iq 

 

 القضاء الكوني والقضاء الديني وتأثيرهما على القول بالجبر أو الاختيار 
 المدرس بكلية التربية/ جامعة عقرة للعلوم التطبيقية. م د. منيب محمد أحمد الإمام

المدرس بثانوية ابن آدم الإسلامية التابعة لوزارة الأوقاف والشؤون الدينية     دلشاد سيدا إبراهيمم د. 
بحكومة إقليم كردستان العراق، والمدرس المحاضر بقسم التربية الدينية/ كلية التربية/ جامعة عقرة 

 للعلوم التطبيقية.
Reparation and choice between universal justice and religious justice 

Cosmic and religious judgment and their impact on the doctrine of 

predestination or free will 

The two researchers 
DR. Moneeb mohamme;d ahmad alimam 

Lecturer at the College of Education/Aqra University of Applied Sciences. 

Gmail: moneeb.mohammed@auas.krd  
DR. Dilshad Saida Ibrahim 

The teacher at Ibn Adam Islamic Secondary School, affiliated with the 

Ministry of Endowments and Religious Affairs of the Kurdistan Regional 

Government of Iraq, and the lecturer in the Department of Religious 

Education/College of Education/Aqra University of Applied Sciences. 
Gmail: dilshad.saida@gmail.com 

Dilshad.s.visitors@auas.edu.krd 
 ملخص البحث

راء الفرق  تعددت الفرق والمذاهب الكلامية الإسلامية، لم يتفق تلك الفرق والمذاهب على جميع العقائد الإسلامية؛ بل كان لبعضها آراء تختلف عن آ
مون  الأخرى، لكن هذه الاختلافات لا تمس العقيدة كلها؛ بل هي اختلافات في وجهات نظر حول جزئية منها.المذاهب ومدارس الكلام كلهم يرو 

أفعال    إلى قضية واحدة، وهدف واحد؛ وهو رضاء الله تعالى، وإثبات الكمال له تعالى، وتنزيهه عما لا يليق به، ومعرفته على أحسن الوجوه.مسألة
ل إلى القول  العباد، أو القضاء والقدر، تعتبر من المسائل التي اختلف فيها المذاهب الكلامية، بل تشعبت الآراء حولها، وحاولت كل فرقة الوصو 

ا اختلاف  الحق فيها؛ وذلك حسب القواعد والمنطلقات التي أرسوها لمذهبهم وانطلقوا منها.الهدف من البحث هو بيان النقطة الرئيسة التي انطلق منه
ها لم تتفق في التعبير عن الفرق حول مسألة أفعال العباد، وإيجاد حلول لهذا الاختلاف، وبيان أن المذاهب كلها قصدها واحد، ونواياها واحدة، لكن

نو بها أصل المسألة، وكيفية الوصول إليها، وبيان حقيقتها، ولم تف عبارات البعض منها، وربما لم يقرأ البعض المسألة من كل جوانبها، أو لم ي
 افتتاحية: القضاء ــ الكون ــ الدين ــ الجبر ــ الاختيار.  كلماتما حملناه إياها.

Abstract 
There are many sects and schools of Islamic theology. These sects and schools of thought do not agree on all 

Islamic beliefs. Some of them even had opinions that differed from the opinions of other; sects, but these 

differences do not affect the entire doctrine. Rather, it is a difference in viewpoints about some of them.The 

sects and schools of theology all aim for one issue and one goal. It is the satisfaction of God Almighty, proof 

of His perfection, His clarification to the people, and His purification from what does not befit Him.The issue 

mailto:moneeb.mohammed@auas.krd
mailto:dilshad.saida@gmail.com


130

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

of predestination, or the actions of people, is one of the issues on which theological schools of thought did not 

agree. Rather, opinions diverged around it, and each group tried to reach the truth about it. This is according to 

the rules and starting points that they established for their doctrine and proceeded from them.The aim of this 

research is to clarify the main point from which the differences of the sects regarding the issue of the actions of 

the servants began, and to find solutions for this difference, and to clarify that all the schools of thought have 

one purpose and one intention, but they did not agree in expressing the origin of the issue, how to reach it, and 

clarify its reality, and the expressions of some of them did not suffice, and perhaps some did not read the issue 

from all its aspects, or did not intend by it what we have given it.Keywords: Fate - Universe - Religion - 

Predestination - Choice. 

 المقدمة
 عين.الحمد لله رب العالمين، حمدًا يليق بجلاله وعظمته، الصلاة والسلام على الرسول الكريم محمد ) صلى الله عليه وسلم (، وآله وصحبه أجم
يره، وهو  أما بعد:فيعد علم العقائد من أهم فروع الفلسفة الإسلامية وأكثرها أصالة، ابتكر فيه المسلمون، ويتضح فيه العنصر الإسلامي أكثر من غ
الإسلام،  خير ممثل لتراثنا الفكري، وقد شغل به المسلمون القدامى من أجل البيان والوصول للعقيدة الصحيحة، وحاول العلماء الدفاع عن عقيدة  

أن    كل منهم حسب فهمه لها وبطرق ومناهج مختلفة؛ لذا نرى مذاهب وفرق مختلفة في علم الكلام، وربما كان الاختلاف لفظيًا أحيانًا، لكن بما
رضاء الله  قصد الجميع واحد؛ وهو محاولة بيان العقيدة الصحيحة وإظهارها للمسلمين، والدفاع عن عقيدة الإسلام الصحيحة، وكل ذلك من أجل إ

مذاهب تعالى والفوز بجنانه؛ لذا علينا أن لا نتناطح ولا نتعارك على ما ذهب إليه الأئمة القدامى، بل علينا السعي والعمل من أجل اقتراب ال
أجل إبراز العقيدة   الكلامية، وإيجاد الحلول لإزالة الاختلاف، وبيان أن قصد الجميع واحد، لكن من منطلقات متعددة متفرقة، كما علينا العمل من 

خ  الإسلامية الصحيحة، والابتعاد عن كل ما لا يليق بالله تعالى.نستطيع أن نقول: إن علم الكلام يُعد من أشرف العلوم التي ظهرت في تاري
لكوني والقضاء الديني  القضاء االإسلام، وكيف لا؟ وهو العلم الذي يدافع عن الإسلام وعقيدته، ويرد على المبتدعة المنحرفين.هذا بحث عنوانه 

حيث للفرق آراء مختلفة حول أفعال العباد، والكل منها نظرت إلى القضية من زاوية مخالفة عن زاوية  وتأثيرهما على القول بالجبر أو الاختيار؛  
لب الجانب الآخر، والهدف واحد لدى الجميع.وقد قسمنا البحث على أربعة مطالب بعد المقدمة والتمهيمد، وخاتمة تتضمن أهم نتائج البحث.المط

رية الإنسان، والمطلب الثاني يتناول المذهب الجبري، وتطرقنا في المطلب الثالث إلى المذهب الذي قال  الأول يتضمن ذلك الاتجاه الذي يقول بح
راء الفرق البارزة في هذه المسألة،  بالكسب، وأما المطلب الرابع فيتناول منطلق الاختلاف بين المذاهب في مسألة أفعال العباد.حاولنا أن نذكر آ

انا، ويلهمنا والتي اشتهرت آرائها حولها، مع الإتيان بأدلتهم على ما ذهبوا إليه قدر المستطاع.نرجو الله تعالى أن يوفقنا لما يرضاه، وأن يسدد خط
كفة الحسنات من الميزان يوم الحساب، وأن يدخلنا    الرشد والحكمة، كما نرجوه أن يبصرنا العقيدة الصحيحة، ونتضرع إليه أن يجعل جهدنا هذا في

 الفراديس العلى من جنان الخلد. 
 تمهيد

ء المتكلمين مسألة خلق أفعال العباد، أو الجبر والاختيار، أو القضاء والقدر، أو الإرادة الإنسانية مسألة مهمة في علم العقائد،لم تتفق فيها آرا
حث السؤال الذي  والفلاسفة، وهي مسألة اهتم بها المتكلمون، وتعد من المسائل الأكثر أهمية بعد مسألة وجود الله تعالى وتوحيده؛ لأنها تتصدى لب

هل الإنسان  يخالج نفوس الناس ــــ مع اختلاف مستواهم الفكري ــــ ويدندن فيها الباحثون، والذي يمس كنه الإنسان ذاته وحقيقته، ذلك السؤال هو:  
ريته الكاملة التي يمارس يعتبر مجرد آلة من نوع خاص، تنفذ حقيقة رسمت له، وليس لها العدول عنها، أو تخرج عليها؟ أم أنه كائن حر؛ وله ح

الحرية ابتداءً منها وبناءً على تلك  إلى ثلاثة  (1) أفعاله  الفرق حولها  أثيرت منذ صدر الإسلام، وانقسمت آراء أصحاب  التي  المشاكل  .هذه من 
الفرق وتعدد الآراء في هذه المسألة يرجع إلى    اتجاهات رئيسة: إتجاه يقول بالجبر، واتجاه يقول بحرية الإنسان، وآخر يقول بالكسب.واختلاف 

نظر إليها    الزاوية التي نظر من خلالها الفرق وأصحابها إليها؛ فمن الفرق من نظر إليها من زاوية القضاء الكوني والإرادة الكونية، ومن الفرق من
ة، والفرقة التي قالت بها، ثم نحاول أن نذكر ونحدد المنطلق من زاوية القضاء الشرعي والإرادة الشرعية.سنحاول أن نذكر كل هذه الآراء المتشعب

 الذي انطلق منها كل فرقة إلى رأيهم، وجعلوها عقيدة لهم. 
 إتجاه القول بحرية الإرادة المطلب الأول

درة صالحة  يرى بعض الفرق بأن الإنسان له إرادة حرة يقدر بها فعل ما شاء من أفعاله، لكن بقدرة يجعله الله تعالى له سابقة على الفعل، وهذه الق
واتجهوا بهذا  لفعل الشيء أو الامتناع عن فعله؛ فالإنسان يمكنه أن يفعل شيئًا أو يفعل ضده، وهو الذي يخلق أفعاله عندهم.الذين لهم هذا الرأي  



131

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

ه  106ه (، وغيلان الدمشقي بدمشق ) ت   80الاتجاه هم المعتزلة، وبعض الزيدية، كما قال بها الرأي قبلهم كل من معبد الجهني بالبصرة ) ت
للمعتزلة نوعان من الأدلة يستدلون بهما  أدلة المعتزلة على صحة مذهبهم:.(2)(، فقد ذهب كل منهما إلى حرية الإنسان وقدرته على اختيار أفعاله

؛ أي على مذهبهم بأن الإنسان قادر على أفعاله، وأن هذه القدرة يجعلها الله تعالى للإنسان؛ إن شاء الإنسان عمل بها، وإن شاء لم يعمل بها
 ية والأدلة النقلية:أما الأدلة العقلية فمنها:الإنسان مخير في أفعاله، ونوعا الأدلة التي استدل بها المعتزلة على مذهبهم  هي الأدلة العقل

 الدليل الأخلاقي ) استحقاق المدح والذم (: استدل به المعتزلة على صحة مذهبهم في هذه المسألة؛ فقالوا الإنسان يمدح على محاسنه التي  .1
ح تجاه  لسلايفعلها، ويذم إذا ما ارتكب القبائح والظلم باختياره، ولا يذم الإنسان إذا أكره على القبائح، وكذلك الشخص الصحيح يذم إذا لم يرفع ا

العدو، كما يمدح على حمله السلاح ضده، والأعمى لا يذم على عدم حمله السلاح ضد العدو؛ لأنه لا يتمكن من ذلك؛ فكذلك الإنسان يكون 
وارتكبها، أما    امثابًا على الأفعال الاختيارية التي له الإرادة والحرية في فعلها إن كانت حسنة، ويذم على الأفعال الاختيارية السيئة إذا قام بفعله 

 المكره على القبائح فلا يذم عليها.
هذه  وكذلك الأفعال التي هي خارجة عن قدرة الإنسان وطاقته فلا يمدح الإنسان ولا يذم عليها، كمن حسن خَلقته، أو من كان دميمًا في وجهه؛   .2

نمدح المحسن    أن التفرقة تبين لنا أن الإنسان حر في فعله قادر عليه؛ فلو لم يكن ـــ أي فلو لم يكن الإنسان حرًّا في أفعاله ـــ  كذلك لما جاز لنا  
 .(3)على إحسانه، ونذم المسيء على إساءته

وم بذلك الدليل الوجداني والشعوري: وهو أن الإنسان له الوجدان الداخلي؛ فعندما يشعر بشيء أو فعل ويريد القيام به، فهو بقصده وإرادته له يق .3
يعطش  الفعل، وكذلك عندما يكره أن لا يقوم بشيء ولا يفعلها فهو بشعوره الداخلي ووجدانه يصرف عنه ولا يفعله قصدًا منه؛ فالإنسان عندما  

ى أن  يشرب الماء، وعندما يجوع يأكل الطعام، إن أراد ذهب إلى العمل، وإن لم يرد لم يذهب إليه، وكذلك كل أفعاله الاختيارية، فهذا دليل عل
 .(4)الإنسان له حريته، وهو خالق لأفعاله

م الكتابة  الدليل الواقعي: وهو أن الواقع الخارجي من صنع الإنسان؛ فالإنسان لا يستطيع أن يأتي بواقع إن لم يكن قادرًا على ذلك؛ فالذي لا يعل  .4
الفلاني بإمكانه لا يأتي بها ولا يستطيع أن يكتب، والبنَّاء هو الذي يستطيع أن يبني البِناء لا غيره، وكذلك في الواقع إذا رآى أحد بأن الشخص  

اك حاجة إلى هذه  أن يقوم بعمل ما، يطلب منه القيام به، والذي لا يستطيع القيام به لا يطلب منه أبدًا؛ فلو كان الله خالقًا لأفعال العباد لم تكن هن
 .  (5) الشروط لكي يستطيع الإنسان بقيام عمل ما

مخلوقة لله    الدليل الاجتماعي ) مشروعية التكليف والوعد والوعيد والثواب والعقاب (: استدل المعتزلة بهذا الدليل؛ فقالوا: لو كانت أفعال العباد  .5
في المجتمع؛ لأنه    تعالى، ولم يكن للعباد إرادة فيها، لما جاز أن يعاقب المذنب والقاتل والسارق، ولما جاز لنا معاقبة المجرم الذي يرتكب جريمة

خلوقة لله  يقول: لماذا تعاقبونني والله تعالى هكذا كتب علي؛ وبهذا يبطل مبدأ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وكذلك لو كانت أفعال العباد م
 افرين، فما ذنبنا ولماذا تقاتلوننا؟ تعالى ولا قدرة لهم فيها لكان من حق الكفار أن يقولوا لماذا تجاهدوننا وقد خلقنا الله تعالى وشاء أن نكون ك

كليف، وكذلك لو  هكذا يستدل المعتزلة بأن العباد خالقون لأفعالهم؛ فلو لم يكن العبد خالقًا لأفعاله لما صح التكليف، والوعد والوعيد المقرونان بالت
 .(6)لم يكن للعبد قدرة على أفعاله لبطل الثواب والعقاب

لاة  تبرير إرسال الرسل:  دليل من الأدلة التي استدل بها المعتزلة على صحة مذهبهم؛ وهو أن الله تعالى أرسل الرسل والأنبياء ) عليهم الص .6
سال الرسل  إر والسلام (، ومهمتهم هي دعوة الناس إلى الإيمان والإسلام؛ فلو كان الله تعالى خالقًا لأفعال العباد، وخالقًا فيهم الكفر؛ فما مهمة  

والله تعالى    إليهم؟ ولماذا يرسلون إلى الناس ويدعونهم إلى الإيمان؟ ولكان من حق الكفار أن يقولوا للأنبياء لماذا تدعوننا إلى الإيمان والإسلام
 . (7)خلقنا كافرين

ان الله  ومن الأدلة التي استدل بها المعتزلة على صحة مذهبهم هو نفي الظلم والقبائح عن الله تعالى: فإن أفعال العباد فيها ظلم وشرور، فلو ك  .7
أن الإنسان خالق    تعالى خالقًا لها لكان الله تعالى موصفًا بالظلم؛ وهذا غير لائق بالله تعالى؛ فهو المنزه عن الظلم والنواقص والشرور؛ لذا نعتقد

 .(8)لأفعاله
يستدلون على    ؛ فالمعتزلة كمبدأهمأما الأدلة النقلية واستدلال المعتزلة بهاهذه هي الأدلة العقلية التي استدل بها المعتزلة على صحة ما ذهبوا إليه. 

اهد، كما أنهم ما ذهبوا إليه في العدل والتوحيد على أسس عقلية؛ فقد استدلوا على إثبات الله تعالى وجوده بناءً على إثباتهم الفاعل المختار في الش 
النص على حرية الإنسان في    استخدموا الأدلة العقلية على إثبات عدل الله وحكمته ، فليس المقصود هنا بالأدلة النقلية التي تعتمد على مجرد

وهذا الأمر   أفعاله وخالقيته لها؛ لأن الاستدلال بالسمع على مثل هذه القضايا غير جائز عند المعتزلة؛ لأنه لابد أن يثبت أولًا عدل الله وحكمته؛



132

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

متوقف على إثبات أن لكل حادث محدث في عالم الشهادة؛ لكي يقاسوا الغائب على الشاهد، وهذا يتوقف على إثبات أن الإنسان فاعل لفعله؛  
بيعته وهذا بطفيكون إثبات عدل الله وحكمته متوقفًا على إثبات أن الإنسان فاعل لفعله، ويكون الاستدلال بالسمع متوقفًا على إثبات العدل والحكمة؛  

التي استدل بها المعتزلة على أن العبد خالق لأفعاله نوعان؛ نوع منها يثبت أن هذه الأفعال صادرة منه،   والأدلة النقلية.(9) يؤدي إلى الدور الباطل
 ونوع منها يثبت العدل الإلهي وحكمته؛ فمن النوع الأول قول الله تعالى:

 .(10)) كيف تكفرون بالله وكنتم امواتا فاحياكم ( .1
 .(11)) بما كانوا يعملون (  .2
 .(12)) وما لكم لا تؤمنون بالله (  .3
 .(13)) أولئك الذين اشتروا الضلالة بالهدى (  .4

 ومن الآيات التي استدلوا بها على عدل الله وحكمته قول الله تعالى:
 .(14) ) ما ترى في خلق الرحمن من تفاوت (  .1
 .(15) ) الذي احسن كل شيء خلقه (  .2
 .(16) ) وما خلقنا السماء والأرض وما بينهما باطلًا (  .3

كلمة هذه هي الأدلة التي استدل بها المعتزلة على صحة مذهبهم بأن الإنسان خالق لأفعاله؛ لكن علينا أن نشير إلى أن المعتزلة لا يستعملون  
ملية  عالخلق بمعنى الإيجاد من العدم كما يستخدمها الأشاعرة؛ بل إنهم يستعملونها بمعنى حسن التقدير للأمور وترتيبها، وعملية التقدير هذه  

السابقة، كما جاء هذا في شرح الأصو  العملية العقلية  لهذه  الفعل خارجًا يكون نتيجة  الخارج؛ لأن وجود  ل  عقلية سابقة على وجود الفعل في 
 .(18) ؛ ولذلك لم ير المعتزلة بأسًا في استعمال كلمة الخلق أو الاختراع للإنسان(17)الخمسة

 الاتجاه الجبري المطلب الثاني
الريشة    قال أصحاب هذا الاتجاه بأن الله تعالى خالق لكل شيء، ومنها أفعال العباد، ورأوا أن الإنسان كالريشة في الهواء، كما أن الهواء تحرك

انية وسلبوها كيفما شاءت، كلك الله تعالى يخلق أفعال العباد بإرادته سواء رضي بها الإنسان أم لم يرض به، فهم بهذه العقيدة ألغوا الحرية الإنس
ه الأفعال مجازًا، كما  عنه؛ حي رأوا أن لا اختيار للعبد في أفعاله، ولا قدرة له في ذلك، بل الله تعالى خالق أفعالهم، والإنسان ــــ، والإنسانُ يُنسب إلي

ذا ثبت الجبر فالتكليف جبر. ورأس هذا  ينسب إلى الجمادات؛ يقال: أثمرت شجرة.وقالوا أيضًا: بأن الثواب والعقاب جبر، كما أن الأفعال جبر، وإ
.والذي دفع الجبرية إلى هذا الرأي هو أنهم يعتبرون القول بالجبر لازمًا لصحة التوحيد، فلا يستقيم (19)هـ( 128الاتجاه هو الجهم بن صفوان )ت 

وهذا شرك  التوحيد ما لم يكن هناك قول بالجبر؛ لأنه إن لم يقولوا بالجبر أثبتوا فاعلًا للحوادث مع الله تعالى، إن شاء فعل وإن شاء لم يفعل؛  
نرى أنه من المستحسن أن نذكر شيئا عن بدايات فكرة الجبر؛ الآراء في بدايات القول بالجبر:.(20)القول بالجبرظاهر عندهم لا يخلص منه إلا ب

أراد حيث الآراء مختلفة فيها؛ فقد ذهب بعض المعتزلة بأن معاوية بن سفيان هو أول من قال بفكرة الجبر؛ وذلك تقوية لسلطانه وسياساته، كما  
.كما أن هناك رأي آخر يرجع فكرة الجبر إلى التأثيرات اليهودية والمسيحية على  (21)بذلك جذب ميل الشعب إليه، وكذلك كان قصده قمع معارضيه

.لكن الأستاذ السيد (22)م الإيطالي كما نقله هذا الدكتور السيد محمد الجليند عن كتاب صاحب القول  1938الإسلام؛ منهم المستشرق نلينو ت  
لمعتزلي محمد الجليند بعد مناقشة طويلة ينكر هذا ، كما يذكر أن المعتزلة كانوا يميلون إلى أهل البيت العلوي، ويذكر رأي القاضي عبدالجبار ا

ها آباءنا والله أمرنا بها قل إن الله لا  الذي أرجع بدايات الجبر إلى ما قبل الإسلام؛إستنادًا إلى قول الله تعالى:) وإذا فعلوا فاحشة قالوا وجدنا علي
.وكما كانت هذه الفكرة موجودة في زمن النبي  )صلى الله عليه وسلم (؛ وذلك حينما اجتمع بعض الصحابة وتكلموا في القدر  (23) يأمر بالفحشاء (

فرآهم الرسول  )صلى الله عليه وسلم ( فغضب منهم.وكذلك في خلافة عمر بن الخطاب تكلم الناس في قضية الجبر؛ حينما أراد عمر قطع يد  
؟ فأجاب اللص بأنها كانت بقضاء الله وقدره؛ فقطع يده وضربه على كذبه على الله تعالى، وكما حدث مثل هذه في زمن  سارق فسأله لماذا سرقت

هكذا يثبت الدكتور السيد محمد الجليند أن بدايات الجبر لم تكن في عهد معاوية بن أبي سفيان، بل جذورها أعمق من ذلك  (24)علي بن أبي طالب
راء الفرق  بكثير.والذي نراه هنا هو أن هذه الجذور التي يذكرها السيد محمد الجليند لفكرة الجبر صحيحة، لكن علينا أن لا ننسى البعد السياسي لآ

العقدية؛ فربما معاوية بن سفيان أول من قال بها، وأراد تطبيقها على أرض الواقع سياسة لإبقاء ملكه وسلطانه، ولكي لا يعارضه    حول المسائل
 أحد على ما يفعله أيًّا كان بحجة أن هذا مقدور من الله تعالى، فلا فرار منه، ونرى أن معاوية لم يقل بها كعقيدة دينية.

 الاتجاه الذي بين الحرية المطلقة والجبر ) الكسب ( المطلب الثالث



133

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

فلا خالق  يرى أصحاب هذا الاتجاه أن الإنسان لا قدرة له على خلق أفعاله، ولا حرية له فيها، بل الله تعالى هو الذي يخلق  جميع أفعال العباد،  
ه، ولكن قدرته  سواه، ولا مبدع غيره، والحوادث كلها الله تعالى مُحْدِثُها، ولا أثر لقدرة الإنسان في خلق الفعل أو إحداثه، ولا في صفة من صفات

محَلًا تتعلق به على وجه آخر يسمى كسبًا؛ فالفعل مخلوق لله تعالى مكسوب للعبد في وقت واحد، وأن الله تعالى يحاسب العبد في الآخرة؛ لكونه 
ــــ،  (26)ه( وأصحابه324، والأشاعرة، ــــ أبو الحسن الأشعري )ت(25) للفعل وكاسبًا له، لا لكونه خالقًا أو فاعلًا له.وهذا الاتجاه قد مال إليه السلف

، لكن كل منهم بدرجاتٍ متفاوتة.يرى الأشاعرة أن الاستطاعة غير الإنسان، وأنها مع الفعل ولازمة له، لا تتقدمه، وهي لا تصلح  (27)والماتريدية
 .(28) للضدين

 وقد استدل الأشاعرة على ما هبوا إليه بأدلة كثيرة، منها ما هي عقلية، ومنها ما هي نقلية، فمن الأدلة العقلية: 
تفاصيل؛  لا يجوز أن يكون العبد خالقًا لأفعاله؛ لأن ذلك يستدعي أن يكون الخالق عالمًا بجميع تفاصيل الأفعال، والإنسان ليس عالمًا بجميع ال  .1

 .(29)فهو ليس بخالق لأفعاله، بل الله العالم بجميع التفاصيل هو خالق لأفعال العبد
لو كان قدرة العبد صالحة لخلق أفعاله لكانت قادرة أيضًا على خلق ما سواها، لأن الوجود أمر مشترك بين كل ما يمكن وجوده، والإمكان    .2

 .(30) ى تعالقضية مشتركة بين جميع الممكنات، والمؤثر في الممكنات لابد أن يكون واجبًا، وقدرة الإنسان من الممكنات، إذن أفعال العباد مخلوقة لله
 .(31) لو كان العبد خالقًا لأفعال نفسه للزم وجود خالق غير الله تعالى يشاركه في الخلق؛ وهذا محال .3
غير خالق  لو كان الإنسان خالقًا لأفعاله لكان صالحًا لإعادة الخلق؛ لأن الإعادة أدخل من الابداع والاختراع؛ والإنسان لا يقدر على ذلك؛ فهو    .4

 .(32)لأفعاله
التي  لو كان العبد خالقًا للطاعات والقربات، هذا يعني أنه أفضل في الخلق من الله تعالى؛ لأن خلق الطاعات والقربات أحسن من خلق الأجسام   .5

 . (33) ليست من قبيل الطاعات، والله تعالى قد خلقها
 قل.فضلا عن هذه الأدلة العقلية المذكورة فقد استدل الأشاعرة بالأدلة النقلية أيضًا؛ حيث إنهم يعتمدون على النقل كأساس لمذهبهم ثم الن

 ، لكن نذكر بعضا منها مثل قول الله تعالى:(34) وأما الأدلة النقلية التي استدل بها الأشاعرة على مذهبهم في خلق أفعال العباد فكثيرة
 .(35)) والله خلقكم وما تعملون ( .1
 . (36)) ذلكم الله ربكم خالق كل شيء (  .2

 منطلق الاختلاف بين المذاهب في أفعال العباد المطلب الرابع
اله؛ فهو  الذي ذكرناه هو موقف الفرق الكلامية من قضية الجبر والاختيار، أو لنقول أفعال العباد؛ فمنهم من جعل للإنسان الحرية المطلقة في أفع

ه قدرة خالقة  خالقها بقدرته، دون أن يبالي بالقدرة الإلهية التي هي مصدر القدرة المحدثة للإنسان.ومنهم من تزمت وتشدد وقال بأن الإنسان ليس ل
عالى  لفعله، بل القدرة الإلهية هي التي تقوم بذلك، والإنسان كالريشة في مهب الريح.ومنهم من توسط بين ذلك؛ بأن جعل الأفعال مخلوقة لله ت

 نزيه الله تعالى وتقديسه.ومكتسبة للعبد.إلا أننا لابد أن نعلم أن الآراء وإن اختلفت فالمرمى والهدف واحد، كما أن النية واحدة؛ وهي متمثلة في ت
الذين قالوا بحرية العبد وأنه خالق   وبالرجوع إلى أصل الخلاف ونقطة انطلاقه يتبين لنا سبب تفرق الفرق واختلاف آرائها وتعددها في هذه المسألة

رى لكل من لأفعاله نظروا إلى القضاء الإلهي من زاوية فقط؛ وهي الزاوية الدينية، كما نظروا إلى الإرادة من تلك الزاوية، وأهملوا الزاوية الأخ
ت باستطاعة قدرته الفعل، بل كلها من الله تعالى؛ فقد  القضاء والإرادة؛ وهي الزاوية الكونية.وأما الذين قالوا بأن الإنسان ليس خالق أفعاله، وليس

ية نفسها وإهمال الزاوية الأخرى وهي  نظروا أيضًا إلى القضاء الإلهي من زاوية واحدة فقط؛ وهي الزاوية الكونية له، كما نظروا إلى الإرادة من الزاو 
 الزاوية الدينية لهما.لذا نحاول تسليط الضوء على كل من القضاء وكذا الإرادة لكي يتبين لنا منشأ الخلاف ونقطة انطلاقه: 

لقد ذهب المعتزلة إلى أن الإيمان بالقضاء والقدر يلزم عنه بالضرورة إنكار الحرية الإنسانية، وأن الإنسان لا يكون القضاء الكوني والقضاء الديني:
لوا الحرية  حرًا في فعله، المعتزلة وحدهم ليسوا بدعًا في ذلك؛ فلقد شاركهم في ذلك خصومهم الأشاعرة أيضٌا، إلا أن الفرق بينهما أن المعتزلة جع

بدأً وأصلًا في مذهبهم، فرفضوا القول بكل ما يعارضها، كالقضاء الأزلي، والأشاعرة جعلوا القضاء الأزلي أصلًا ومبدأً في مذهبهم؛  الإنسانية م
نصفها الآخر. وسبب ذلك   فرفضوا القول بكل ما يعارضها من الحرية الإنسانية وخلقهم لأفعالهم، والفريقان قد أصابا نصف الحقيقة وأخطئا في

 ظنهم أن الإيمان بالقضاء قد يتعارض مع الحرية الإنسانية أو العكس، وحقيقة الأمر أن الإيمان بالقضاء واجب ديني وأمر شرعي، ومسؤولية 
 .(37)وإنما تتعاضد وتتعاون الإنسان عن فعله واجب أيضًا، ولا يوجد تعارض بين الإيمان بالواجبين معًا؛ لأن الحقائق الدينية لا تتعارض أبدا، 



134

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

فعال العباد،  المعتزلة نتيجة فهمهم للقضاء الأزلي، وبأنها تسلب الحرية الإنسانية قالوا بأن القضاء الأزلي والقدرة المطلقة ليس لها أثر في خلق أ
بالتفرقة بين هذين النوعين من القضاء يمكن لنا أن نعرف قدر إصابة كل من  الفرق بين القضاء الكوني والقضاء الديني:بل العباد خالقو أفعالهم.

وهي ضرورة لأن تقع في ملك الله القضاء الكوني:المعتزلة والأشاعرة وكذا خطأهم في مسألة الجبر والاختيار؛ لذا نسلط الضوء على كليهما أولًا:
عليه هو الشكر على ما  تعالى بمشيئته وإرادته لحكمة يريدها الله فيها، والإنسان لا يحاسب على ذلك القضاء؛ لأنه خارج عن إرادته، بل كل ما  

وهو القضاء الديني الشرعي التكليف، القضاء الديني:.(38) هي منه نعمة، والصبر على ما هي منه سوء وامتحان، مثل الأعاصير التي تهلك الزروع
يو  عنه  يُسئل  والإنسان  التكليف،  مناط  هو  وهذا  ونهيًا،  أمرًا  بالشريعة  المتعلق  هو  القضاء  وهذا  وإرادته،  افنسان  اختيار  على  بني  م  الذي 

ني، وكذلك الكفر والفسوق والعصيان  القيامة.والعبادات التي تقع من الإنسان وإن كانت هي من القضاء الديني لكنها لا تخرج عن القضاء الكو 
لى  التي تقع من الكافر والفاسق والعاصي فلا تخرج من القضاء الكوني، لأن القضاء الكوني يشمل كل ما كان من قبل، وما يكون وما هو كائن إ

الى يحبها ويرضى بها، بل يتعلق القضاء  يوم الدين، لكن وقوع الكفر والفسق والمعاصي وإن كانت تحت القضاء الكوني فهذا لا يدل على أن الله تع
إذا وقعت فعلًا    الكوني بها لما لله فيها من حكم.نظر المعتزلة إلى القضاء ورأوا بأنها لا يكون إلا دينيًّا، وأهملوا القضاء الكوني، مع أن العبادات

 كونًا لا بقضائه دينًا. وقد طلب من المؤمن أن يؤمن بكلي  كانت بقضاء الله دينًا وبقضائه كونًا، والمعصية إذا وقعت من العبد، كانت بقضاء الله
الإرادة الدينية .(39) النوعين من القضاء، فالطاعة بقضاء الله كونًا ودينًا؛ يشكر الله عليها، والمعصية بقضاء الله كونًا لا دينًا؛ يستغفر الله عليها

وكذلك مما أدى إلى أن يصيب كل من المعتزلة والأشاعرة نصف الحقيقة ويخطئا في النصف الآخر هو فهمهم معنى الأمر والإرادة الكونية:
ى، حيث  والإرادة: حيث إنهم نظروا إلى الإرادة الإلهية من زاوية واحدة فقط، كما نظروا إلى القضاء الإلهي من زاوية واحدة فقط، وإهمال الأخر 

رادة الدينية فقط دون الإرادة الكونية، والأشاعرة نظروا إلى الإرادة الكونية دون الإرادة الدينية.قال المعتزلة بأن كل ما يقع في نظر المعتزلة إلى الإ
يأمر    نه لمالأرض لابد أن يكون محبوبًا لله تعالى؛ لأنه وقع بأمره وهو مراد له، والمعاصي لا يحبها الله تعالى؛ فهي ليست بإرادة الله تعالى؛ لأ

دة الإلهية بها.وكذلك قال الأشاعرة إن كل ما يقع فهو مراد لله تعالى ومحبوب له؛ لأن الله لا يخلق ما يكرهه.بالرجوع إلى التفصيل في معنى الإرا
الإرادة الإلهية نوعان: الإرادة  وسر تنوعها في القرآن الكريم يتبين لنا الحق، وأن كلاًّ من المعتزلة والأشاعرة قد أصاب نصف الحقيقة دون الآخر.

قسم المتكلمون الإرادة الإلهية المتعلقة بأفعال الإنسان قسمين: الإرادة الدينية ) التشريعية ( والإرادة الكونية )    الدينية، والإرادة الكونية القدرية
هي الإرادة التي تتعلق بالأمور التشريعية من الواجب والمندوب والمحظور؛ فهي التي تتعلق بالطاعات والمعاصي  الإرادة الدينية::(40)التكوينية (

وأتى    على سبيل الأمر والنهي، ولا تؤثر في إيجاد الأفعال من عدم، وكذا في إعدامها من وجود، بل الاختيار هنا بيد العبد نفسه؛ إن شاء فعله
.من الآيات الدالة على  (41) م يأت به؛ والعبد يكون مثابًا على الحسنات، كما يكون عاصيًا على ما نهى الله عنه إن أتى بهبه، وإن شاء لم يفعله ول 

.فهذا النوع من الإرادة هو الذي يستلزم محبة  ( 42) هذا النوع من الإرادة قوله تعالى: ) يريد الله ليبين لكم ويهديكم سنن الذين من قبلكم ويتوب عليكم (
ا له، ومأمورًا  الشيء وإرادته والرضى به، والمعتزلة قصروا نظرتهم إلى الإرادة على هذا النوع فقط؛ فقالوا إن كل ما أراده الله لابد أن يكون محبوبً 

وسميت الإرادة  الإرادة الكونية القدرية:مر بالمعاصي ولا يحبها.به، وكل ما وقع في الأرض من المعاصي فليس بإرادة الله تعالى؛ لأن الله لا يأ
عالى؛ لأن الله  الكونية بهذا الاسم لأنها ترتبط بالجانب الكوني أو التكويني من أفعال الانسان؛ وفحواها أن فعل العبد لا يقع منه إلا بإرادة الله ت

ا، وعندما لا يريد الله تعالى وقوع الفعل تعالى إذا أراد وقوع الفعل تعلقت إرادته الحتمية بجميع مقدمات الفعل، والتي منها الاختيار؛ فيقع الفعل حتمً 
وهبه الله  من العبد يبطل بعض المقدمات فيعجز العبد عن إيقاعه؛ فالعبد هنا مقهور في فعله تحت إرادة الله تعالى؛ لأن بيده الاختيار فقط، الذي  

المقدمات خارجة من يده، الفعل وقع وإلا فلا  إياه، وباقي  العبد  المقدمات واختار  العامة (43)فإن تمت  الكونية هي المتمثلة في المشيئة  .الإرادة 
، هذا  الشاملة التي تحيط بجميع الكائنات، فكل ما كان وما يكون وما هو كائن إلى يوم القيامة في هذا الكون لا يخرج عن إرادة الله  وسلطانه

.وقال الله تعالى: ) فمن يرد الله أن  (44) وما لهم من دون الله من وال ( النوع من الإرادة الإلهية، قال الله تعالى: ) وإذا أراد الله بقوم سوء فلا مرد له
.هذا النوع من الإرادة هو الذي قصر الأشاعرة (45) يهديه يشرح صدره للإسلام ومن يرد أن يضله يجعل صدره ضيقًا حرجًا كأنما يصعد في السماء (

فلابد أن    نظرتهم عليها، وقالوا بأن كل ما يحدث في الكون الله تعالى خالقها، حتى الكفر والفسوق والشرور، ولا خالق سواه، وما دام الله خالقها
يميل   الذيتعقيب:.(46) ولا يحبه، ولا يقع في ملكه ما لا يريدهتكون تلك المحدثات محبوبة لله تعالى ومرادة له؛ لأن الله تعالى لايخلق ما يكرهه،  

يرجحه    إليه الباحثان هو: أن العبد لا يمكن أن لا يكون له ولقدرته أي تأثير في أفعاله، فلو كان كذلك لما كان هناك ثواب ولا عقاب، بل الذي
وم بها، فلو لم الباحثان هو أن الأفعال من حيث الخلق والاختراع من الله تعالى، وأما من حيث مباشرتها فالإنسان هو الذي يفعلها، وهو الذي يق 



135

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

تصرفاته    يقم أحد إلى فعل شيء؛ لا يقومه الله تعالى إلى ذلك الشيء ليفعله، والله تعالى قادر على ذلك، لكن أعطى الإنسان الحرية والاختيار في
 وأفعاله. 

 الخاتمة
 الإنسان عندما يقرأ موضوعًا ويتعمق في مسألة ويكتب ويبحث عنه يمكن أن يتوصل إلى نتائج لم تكن حاصلة لديه من قبل، وذلك نتيجة لعمله 

 وجهده، وربما لا يكون موفقًا تمام الموفقية في ذلك، لكن هذا من طبع الإنسان وخلقته؛ فهو ناقص وغير كامل؛ إذ الكمال لله وحده. 
 وبعد هذا الجهد الذي قمنا به يمكن أن نقول إن أهم النتائج التي توصل إليها الباحثان هي: 

 الفرق الكلامية في مسألة أفعال العباد موزعة على ثلاث اتجاهات؛ اتجاه حرية الإرادة، واتجاه الجبر، وكذا اتجاه الكسب. .1
 الآراء وإن كانت متباينة لكن هدف المحاولة واحد؛ وذلك يكمن في تنزيه الله تعالى عما لا يليق به.  .2
الزاوية  سبب الاختلاف وتنوع الآراء أحيانًا يرجع إلى المصطلحات، والنظر إلى المسائل والقضايا من زاوية واحدة وإهمال الأخرى، وبالرجوع إلى   .3

 المهملة تحل المشكلة. 
 الجزاء.العبد وإن كان هو مخلوق لله تعالى إلا أن له إرادته في أفعاله، فلو لم يكن له إرادة واختيار في أفعاله لم تكن هناك معنىً للثواب و  .4
 القول بالجبر لم يكن وليد ثقافة الإسلام بل كان موجودًا قبل الإسلام. .5
الاختلاف في أفعال العباد بين المعتزلة وأهل السنة والجماعة لفظي وليس بجوهري؛ حيث الكل يجعلون الإنسان مسؤولًا عن افعاله، سواء   .6

 سميناها خلقًا أو سميناها كسبًا. 
 المصادر والمراجع

 لبنان.   –، مكتبة لبنان ناشرون، بيروت  1996،    1التهانوي: محمد بن علي: كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم، تحقيق د. علي دحروج: ط   .1
ه: شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل، تحقيق: أبو مازن المصري،   751ابن القيم: شمس الدين محمد بن أبي بكر ت   .2

 وكمال سعيد فهمي، المكتبة التوفيقية، القاهرة.
ه: مجموع الفتاوى، جمع وترتيب: عبدالرحمن بن محمد بن قاسم، ومحمد   728ابن تيمية: تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم ت   .3

دعوة  بن عبدالرحمن بن محمد: مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف في المدينة المنورة، تحت إشراف:  وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف وال
 . 2003اد بالمملكة العربية السعودية، والإرش

 م. 1979هـ : معجم مقاييس اللغة، تحقيق: عبدالسلام محمد هارون: دار الفكر،  395ابن فارس: أحمد بن فارس بن زكريا ت  .4
 ه: 324الأشعري: أبو الحسن علي بن إسماعيل الأشعري ت  .5
 م. 2011الإبانة عن أصول الديانة، مكتبة الجامعة الازهرية، ومكتبة الإيمان،  •
 . 1955اللمع في الرد على أهل الهواء والبدع، تصحيح وتقديم وتعليق: د. حمودة غرابة، مطبعة مصر شركة مساهمة مصرية،  •
 ، مكتبة النهضة المصرية. 1950/ 1مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين، تحقيق: محمد محي الدين عبدالحميد، ط •
، مطبعة دار الكتب والوثائق 2004/  2ه: أبكار الأفكار: تحقيق: أ. د. أحمد محمد المهدي: ط  631الآمدي: علي بن محمد سيف الدين ت   .6

 القومية، القاهرة.
،  3ه: الإنصاف فيما يجب اعتقاده ولا يجوز الجهل به ) رسالة الحرة (، تحقيق: محمد زاهد الكوثري، ط  403الباقلاني: محمد بن الطيب ت   .7

 ، مكتبة الخانجي. 1993
هـ: الفرق بين الفرق، تحقيق: محمد محي الدين عبدالحميد، المكتبة العصرية،   429البغدادي: عبد القاهر بن طاهر التميمي البغدادي ت   .8

 . 1995بيروت ،  –صيدا 
ه: فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة،  تحقيق: فؤاد سيد: الدار    494ه، والجشمي ت    415ه، والقاضي عبدالجبار ت    319البلخي ت   .9

 التونسية للنشر.
الدين أحمد البياضي: إشارات المرام من عبارات الإمام، تحقيق: يوسف عبدالرزاق: ط .10 ، شركة مكتبة ومطبعة 1949/  1البياضي: كمال 

 مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر. 



136

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

،  2012/  1ه: شرح العقائد النسفية: تحقيق وتقديم: طه عبدالرؤوف سعد، ط 1312التفتازاني: مسعود بن عمر بن عبدالله سعد الدين ت   .11
 المكتبة الأزهرية، القاهرة، 

 هـ:  478الجويني: عبدالملك بن عبدالله أبو المعالي الجويني ت  .12
 .1950الإرشاد الى قواطع الأدلة في أصول الاعتقاد، تحقيق: د. محمد يوسف موسى، وعلي عبدالمنعم عبدالحميد، مكتبة الخانجي،  •
 . 1992العقيدة النظامية في الأركان الإسلامية، تحقيق: محمد زاهد الكوثري: المكتبة الأزهرية للتراث،  •

 م، دار قباء الحديثة، القاهرة.  2010الدكتور السيد محمد السيد الجليند: قضية الخير والشر لدى مفكري الإسلام:  .13
، الدار السودانية للكتب، السودانـــ 1995،  1الدكتور جابر زايد عيد السميري: قضية الثواب والعقاب بين مدارس الإسلاميين بيانا وتفصيلا، ط .14

 . 130الخرطوم، ود. محمد السيد الجليند: قضية الخير والشر لدى مفكري الإسلام
 م، دار المؤرخ العربي، بيروت. 1993، 2الدكتور عبدالهادي الفضلي: خلاصة علم الكلام: ط .15
، دار الكتب العلمية، بيروت 1992،  2ه: الملل والنحل، تصحيح وتعليق: أحمد فهمي محمد، ط  548الشهرستاني: محمد بن عبدالكريم ت   .16
 لبنان. –

  - الصابوني: أحمد بن محمود نور الدين: كتاب البداية من الكفاية في الهداية في أصول الدين: تحقيق: د. فتح الله خليف، دار المعارف   .17
 . 1960مصر، 

 ، الحكمة، سوريا. 1994، 1، ط43الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد: الاقتصاد في الاعتقاد: ضبط وتقديم: موفق فوزي الجبر،  .18
 ه:  415الأسد آبادي ت  القاضي عبدالجبار أبو الحسن عبدالجبار .19
/ تحقيق: الأب جين يوسف هوبن 1، ج466كتاب المجموع في المحيط بالتكليف، جمع: الشيخ أبو محمد الحسن بن أحمد بن متّويه ت   •

 لبنان. –اليسوعي، المطبعة الكاثوليكية، بيروت 
 ، دار الشروق، القاهرة.1988/ 2المختصر في أصول الدين، تحقيق: د محمد عمارة: ضمن رسائل العدل والتوحيد، ط •
 المغني في أبواب التوحيد والعدل: تحقيق جماعة من المحققين : مراجعة: د. إبراهيم مدكور، إشراف: د. طه حسين.  •

 . 1940، التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية، ترجمة:د عبدالرحمن بدوي، النهضة، 202كملو الفونسو نلينو: بحوث في المعتزلة:  .20
/  1ه: تأويلات أهل السنة ) تفسير الماتريدي (: تحقيق: د. مجدي باسلوم: ط  333الماتريدي: محمد بن محمد بن محمود الماتريدي ت   .21

 ، دار الكتب العلمية، بيروت.2005
 محمد صالح الزركان ) الدكتور (: فخر الدين الرازي وآراؤه الكلامية والفلسفية، دار الفكر. .22
 ، مكتبة وهبة.2006/ 4أبو هاشم: أحمد بن الحسين بن أبي هاشم: شرح الأصول الخمسة، تحقيق: د. عبدالكريم عثمان، ط .23
 ، دار المعارف، القاهرة.9النشار: الدكتور علي سامي النشار: نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام، ط .24

 البحث هوامش

 
 ، دار الفكر.520: الدكتور محمد صالح: فخرالدين الرازي وآراؤه الكلامية والفلسفية: انظر: الزركان (1)
ه المغني في أبواب التوحيد والعدل: تحقيق: توفيق الطويل،: مراجعة: د.    415القاضي عبدالجبار: أبو الحسن عبدالجبار الأسد آبادي ت    (2)

ه: مقالات الإسلاميين واختلاف   324. والأشعري: أبو الحسن علي بن إسماعيل الأشعري ت  3/  8إبراهيم مدكور، إشراف: د. طه حسين،  
 ، مكتبة النهضة المصرية. 1950/  1ط . 139/ 1محمد محي الدين عبدالحميد،   المصلين، تحقيق:

،  208/  1، والمختصر في أصول الدين: تحقيق: د محمد عمارة: ضمن رسائل العدل والتوحيد،  193/  8انظر: القاضي عبدالجبار: المغني:     (3)
،  332، دار الشروق، القاهرة. وأبو هاشم: أحمد بن الحسين بن أبي هاشم: شرح الأصول الخمسة،  تحقيق: د. عبدالكريم عثمان،  1988/  2ط
 ، مكتبة وهبة. 2006/ 4ط
، والمجموع في المحيط بالتكليف، جمع: الشيخ أبو محمد الحسن بن أحمد  08ك 2/  1انظر: القاضي عبدالجبار: المختصر في أصول الدين:    (4)

لبنان، وابو هاشم: شرح الأصول الخمسة:    –، المطبعة الكاثوليكية، بيروت  79/  1، تحقيق: الأب جين يوسف هوبن اليسوعي،  466بن متّويه ت  
337  – 340 . 



137

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 
 . 208/  1انظر: القاضي عبدالجبار: المختصر في أصول الدين:   (5)
 . 336انظر: أبو هاشم: شرح الأصول الخمسة:  (6)
 . 334، وأبو هاشم: شرح الأصول الخمسة: 217، 8انظر: القاضي عبدالجبار: المغني:  (7)
 . 349 –  345، وأبو هاشم: شرح الأصول الخمسة: 227، 8انظر: القاضي عبدالجبار: المغني:  (8)
 م، دار قباء الحديثة، القاهرة.   2010، 417 – 416: قضية الخير والشر لدى مفكري الإسلام: انظر: د. محمد السيد الجليند (9)
 .28البقرة:  (10)
 . 108الانعام:  (11)
 . 8الحديد:  (12)
 .16البقرة:  (13)
 . 3الملك:  (14)
 . 7السجدة:  (15)
 . 27ص:  (16)
 . 404 – 403: قضية الخير والشر لدى مفكري الإسلام: انظر: د. محمد السيد الجليند (17)
 . 298/ 8انظر: القاضي عبدالجبار: المغني:  (18)
، المكتبة  211هـ: الفرق بين الفرق، تحقيق: محمد محي الدين عبدالحميد،    429انظر: البغدادي: عبد القاهر بن طاهر التميمي البغدادي ت    (19)

  73/  1ه: الملل والنحل، تصحيح وتعليق: أحمد فهمي محمد،    548بيروت، والشهرستاني: محمد بن عبدالكريم ت    –، صيدا  1995اكلعصرية،  
،  9، ط343/  1لبنان، والنشار: الدكتور علي سامي النشار: نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام،    –، دار الكتب العلمية، بيروت  1992،  2، ط74  –

 دار المعارف، القاهرة.
 ه، دار الكتب العلمية، بيروت.   1407، 1، ط238انظر: ابن القيم: شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليل،  (20)
،  تحقيق: فؤاد سيد:  143ه: فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة،    494ه، والجشمي ت    415ه، والقاضي عبدالجبار ت    319البلخي ت    (21)

 الدار التونسية للنشر. 
، التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية، ترجمة:د عبدالرحمن بدوي، النهضة،  202انظر: كملو الفونسو نلينو: بحوث في المعتزلة:    (22)  22

1940 . 
 . 28الأعراف:  (23)
 . 241 – 232د. محمد السيد الجليند: قضية الخير والشر لدى مفكري الإسلام:  (24)
ه: مجموع الفتاوى، جمع وترتيب: عبدالرحمن بن محمد بن قاسم،    728انظر: ابن تيمية: تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم ت    (25)

، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف في المدينة المنورة، تحت إشراف:  وزارة الشؤون  389  –  386/  8ومحمد بن عبدالرحمن بن محمد:  
 .  2003وقاف والدعوة والإرشاد بالمملكة العربية السعودية،  الإسلامية والأ

  69، واللمع في الرد على أهل الهواء والبدع، تصحيح وتقديم وتعليق: د. حمودة غرابة،  207  –  205انظر: الأشعري: مقالات الإسلاميين:    (26)
ه: الإنصاف فيما يجب اعتقاده ولا يجوز الجهل به   403، الباقلاني: محمد بن الطيب ت 1955، مطبعة مصر شركة مساهمة مصرية،  78 –

 ، مكتبة الخانجي.1993، 3، ط 144، تحقيق: محمد زاهد الكوثري، ) رسالة الحرة (
، دار  113انظر: الصابوني: أحمد بن محمود نور الدين: كتاب البداية من الكفاية في الهداية في أصول الدين: تحقيق: د. فتح الله خليف:  (27)

ه: شرح العقائد النسفية: تحقيق وتقديم: طه عبدالرؤوف  1312، والتفتازاني: مسعود بن عمر بن عبدالله سعد الدين ت  1960مصر،    - المعارف  
والبياضي: كمال الدين أحمد البياضي: إشارات المرام من عبارات  . 23، المكتبة الأزهرية، القاهرة، والبياضي: 2012/  1وما بعدها، ط 83سعد: 

 ، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر. 1949/ 1وما بعدها، ط 253الإمام، تحقيق: يوسف عبدالرزاق، 



138

 5202 لسنة ثانيتشرين ال (7العدد ) (47)المجلد  الجامعة العراقيةمجلة 

 
 

 
م،  والآمدي: 2011، مكتبة الجامعة الازهرية، ومكتبة الإيمان، 57  – 56، والإبانة عن أصول الديانة، 95 –  93انظر: الأشعري: اللمع:  (28)

، مطبعة دار الكتب والوثائق 2004/  2،  ط296/  2ه: أبكار الأفكار: تحقيق: أ. د. أحمد محمد المهدي:    631علي بن محمد سيف الدين ت  
 اهرة.القومية، الق

 73 –  69انظر: الأشعري: اللمع:  (29)
 ، الحكمة، سوريا.1994،  1، ط43الغزالي، أبو حامد محمد بن محمد: الاقتصاد في الاعتقاد: ضبط وتقديم: موفق فوزي الجبر،  (30)
 . 147انظر: الباقلاني:  ) رسالة الحرة ( الإنصاف:  (31)
هـ: الإرشاد الى قواطع الأدلة في أصول الاعتقاد، تحقيق: د. محمد    478انظر: الجويني: عبدالملك بن عبدالله أبو المعالي الجويني ت    (32)

 . 1950، مكتبة الخانجي، 194  – 193يوسف موسى، وعلي عبدالمنعم عبدالحميد، 
 . 197انظر: الجويني: الإرشاد:  (33)
 . 69انظر: الأشعري: اللمع:  (34)
 . 96الصافات:  (35)
 . 62غافر:  (36)
 . 253انظر: د. محمد السيد الجليند: قضية الخير والشر لدى مفكري الإسلام:  (37)
 . 254المصدر السابق:  (38)
 . 256 – 253انظر: د. محمد السيد الجليند: قضية الخير والشر لدى مفكري الإسلام:  (39)
 م، دار المؤرخ العربي، بيروت.   1993،  2، ط33 -  32انظر: الدكتور عبدالهادي الفضلي: خلاصة علم الكلام:   (40)
، الدار السودانية للكتب، 1995،  1، ط284انظر: د. جابر زايد عيد السميري: قضية الثواب والعقاب بين مدارس الإسلاميين بيانا وتفصيلا:    (41)

  32. والدكتور عبدالهادي الفضلي: خلاصة علم الكلام:  130السودانـــ الخرطوم، ود. محمد السيد الجليند: قضية الخير والشر لدى مفكري الإسلام
- 33 . 
 .  26النساء:  (42)
 . 33 -  32انظر: الدكتور عبدالهادي الفضلي: خلاصة علم الكلام:   (43)
 . 11الرعد:  (44)
 . 125الأنعام:  (45)
 . 132انظر: د. محمد السيد الجليند: قضية الخير والشر لدى مفكري الإسلام:  (46)


